
ODİTORYUM

Aşırı Milliyetçi Sağ Mehmet Ali Ağaoğulları Populism or Radicalism? Prof. Dr. Süha Atatüre Küresel Çocukluk
Rejimlerinin Popülist Siyasetle Kesişimi: UNICEF Dünya Çocuklarının Durumu (2000–2025) Raporlarının Eleştirel
Bir Analizi Yeşim Eraslan Dijital Kültür, Gözetim ve Ahlaki Ekonomi: Sosyal Medyanın Yeni Aile Mekânı Ebru
Dayanır, Gaye Nisanoğlu Yeni Sağ Politikaların Kadınların Toplumsal Konumu Üzerindeki Etkileri: Yerel
Yönetimler Bağlamında Küresel ve Karşılaştırmalı Bir Analiz Dr. Ayşe Kaşıkırık Sağ-Dinsel Radikalizmde Tarihsel
Meşruiyet Arayışına Bir Örnek: ‘Anti-Kolonyal’ Söylem Çabası ve Türkiye’de Ticanîlik Dr. Mustafa Yaşar
Özoylumlu

Eleştirel Sosyal Bilimler Dergisi Cilt: 04, Sayı: 07     Aralık 2025 
Sosyoloji Mezunları Derneği (SOMDER) açık erişimli ve hakemli yayınıdır. ISSN: 2980-0439 

21. Yüzyılda
Sag Radikalizm

(

https://dergipark.org.tr/tr/journal/4471/article/1834153/layout-editor/production
https://dergipark.org.tr/tr/journal/4471/article/1834153/layout-editor/production
https://dergipark.org.tr/tr/journal/4471/article/1834153/layout-editor/production


Oditoryum Eleştirel Sosyal Bilimler Dergisi,
 Sosyoloji Mezunları Derneği’nin (SOMDER) açık erişimli ve hakemli bir yayınıdır.

Oditoryum, SOMDER’in kurulduğu tarihten itibaren düzenlediği ulusal ve uluslararası
konferanslar, seminerler ve yayınladığı “Sosyolojik Tartışmalar” dergisinin birikimi

üzerinden yükselmektedir. 

ODİTORYUM Eleştirel Sosyal Bilimler Dergisi 2022 yılı itibariyle yayın hayatına
başlamıştır. Dergi elektronik ortamda çevrimiçi olarak yayınlanmaktadır. ODİTORYUM
Eleştirel Sosyal Bilimler Dergisi, yılda iki kere ve altı ayda bir Haziran ve Aralık aylarında

yayınlanmaktadır. Ulusal ve hakemli bir dergidir, dili Türkçe veya İngilizcedir. Bilimsel
bilgiyi kamusal olarak tanımladığı için “Budapeşte Açık Erişim Girişimi” politikalarını

benimser. 

Dergi Sahibi: Özgür AKTÜKÜN 
Sorumlu Yazı İşleri Müdürü: Güler ÖZDEMİR 

Baş Editör: Tuğba CANBULUT 
Yabancı Dil Editörü: Leman ÇELİK ÖZŞAHİN

Mizanpaj Editörü: Merve YETKİN 
Sekreter: Esra ÖĞRETİCİ

Prof. Dr. Asım Karaömerlioğlu
Prof. Dr. Bahattin Akşit
Prof. Dr. Birsen Hekimoğlu
Prof. Dr. Birsen TalayKeşoğlu
Prof. Dr. Esin Küntay
Prof. Dr. Fatmagül Berktay
Prof. Dr. Firdevs Gümüşoğlu
Prof. Dr. Fuat Ercan
Prof. Dr. Haldun Gülalp
Prof. Dr. Hayri Kozanoğlu

www. oditoryumdergi.com                                                                 dergioditoryum@gmail.com

Prof. Dr. Hayriye Erbaş
Prof. Dr. Kadir Cangızbay
Prof. Dr. Korkut Tuna
Prof. Dr. Murat Güvenç
Prof. Dr. Nilüfer Ayşe Durakbaşa
Prof. Dr. Ozan Erözden
Prof. Dr. Şevket Pamuk
Prof. Dr. Veysel Bozkurt
Doç. Dr. Derya Kömürcü
Doç. Dr. Hakan Koçak

Danışma Kurulu

ISSN: 2980-0439



Prof. Dr. Cenk Saraçoğlu 
(Ankara Üniversitesi)

Prof. Dr. Egemen Yılgür 
(Yeditepe Üniversitesi)

Prof. Dr. Hatice Kurtuluş 
(İstanbul Üniversitesi)

Prof. Dr. Merih Taşkaya 
(Akdeniz Üniversitesi)

Prof. Dr. Songül Sallan Gül 
(Süleyman Demirel Üniversitesi)

Prof. Dr. Şükrü Aslan 
(Mimar Sinan Güzel Sanatlar Üniversitesi)

Doç. Dr. Ayfer Bartu Candan 
(Boğaziçi Üniversitesi)

Doç. Dr. Murat Yüksel
(Adana Alparslan Türkeş Üniversitesi)

Doç Dr. Pınar Akkuş 
(İstanbul Arel Üniversitesi)

Yayın Kurulu



76   Dijital Kültür, Gözetim ve Ahlaki
Ekonomi: Sosyal Medyanın Yeni Aile Mekânı
(Araştırma Makalesi)
Ebru Dayanır
Gaye Nisanoğlu

83   Yeni Sağ Politikaların Kadınların
Toplumsal Konumu Üzerindeki Etkileri: Yerel
Yönetimler Bağlamında Küresel ve
Karşılaştırmalı Bir Analiz
(Düşünce Yazısı)
Dr. Ayşe Kaşıkırık

90 Sağ-Dinsel Radikalizmde Tarihsel
Meşruiyet Arayışına Bir Örnek: ‘Anti-
Kolonyal’ Söylem Çabası ve Türkiye’de
Ticanîlik
(Araştırma Yazısı)
Dr. Mustafa Yaşar Özoylumlu

01    Editörden

04    Aşırı Milliyetçi Sağ
(Duayen Yazısı) 
Mehmet Ali Ağaoğulları

41  Populism or Radicalism? 
(Tartışma)
Prof. Dr. Süha Atatüre

58   Küresel Çocukluk Rejimlerinin Popülist
Siyasetle Kesişimi: UNICEF Dünya
Çocuklarının Durumu (2000–2025)
Raporlarının Eleştirel Bir Analizi
(İnceleme Makalesi)
Yeşim Eraslan 

I Ç I N D E K I L E RI Ç I N D E K I L E R
.. .. ..

https://dergipark.org.tr/tr/journal/4471/article/1834153/layout-editor/production
https://dergipark.org.tr/tr/journal/4471/article/1834153/layout-editor/production
https://dergipark.org.tr/tr/journal/4471/article/1834153/layout-editor/production
https://dergipark.org.tr/tr/journal/4471/article/1834153/layout-editor/production


Bu sayıyı, akademik cesareti, eleştirel düşünceye açtığı alan
ve Türkiye’de sosyal bilimlerin özgürleşme mücadelesine

yaptığı kalıcı katkılarla yolumuzu aydınlatan 
Prof. Dr. Nermin Abadan Unat’a ithaf ediyoruz.



Editörden

Oditoryum Dergisi “21. Yüzyılda Sağ Radikalizm” başlıklı dosya ile günümüz demokratik
toplumlarının karşı karşıya olduğu başat sorunlardan birini farklı boyutlarıyla irdeliyor. Siyasal
düzeyde genellikle sağ popülist rejimler adlandırmasıyla karşımıza çıkan politik fenomen dinsel
köktencilikten beyaz-üstünlükçü tezlere, aşırı milliyetçilikten maçist kültüre uzanan ideolojik,
sosyal köklerden besleniyor. Bu gerçekten hareketle dosyamız hem kavramsal hem de olgusal
olarak sağ radikalizmin çeşitli görünümlerini ve kendini yeniden ürettiği mecraları eleştirel bir
açıdan inceleyen yazılara yer veriyor. Radikalizm-popülizm tartışması, radikalizmin Soğuk Savaş
halleri, uluslararası kuruluşların raporlarında ve dijital mecralarda yeniden üretilen kalıplarla
ilişkisi ve daha fazlası yönetimsellik, dijital mikro otoriterlik, çocukluk, toplumsal cinsiyet gibi
kavram setleri eşliğinde tartışılıyor.   

Süha Atatüre, “Populism or Radicalism?” adlı makalesinde literatürde son yıllarda sıkça
tartışılan popülizm kavramını; kavrama atfedilen özellikler, analiz edilme biçimleri ve bu
analizlerin imkân ve sınırlılıkları çerçevesinde irdeliyor. Yazar, Foucault’nun yönetimsellik
(governmentality) kavramını ve Gramsci’nin rıza kavramsallaştırmasını analizine dahil ederek sağ
popülist yönetimlerin incelenmesine dair yeni öneriler geliştiriyor. Atatüre, dünya sisteminin ulus
devletten demokratik devlete evrilememesinde üç ana faktör belirliyor ve bunları “genişlemiş
ölçek”, “obez ulus-devletler” ve “kusurlu tasarımlar” olarak sıralıyor. Bu makale, dosyanın
kuramsal omurgasını güçlendirerek popülizmin yalnızca bir siyasal söylem değil, aynı zamanda
özgül bir yönetme rasyonalitesi olarak ele alınmasına önemli bir katkı sunuyor.

Dosyanın saha temelli ve olgusal analizlere odaklanan bölümünde, popülizmin farklı toplumsal
alanlarda ürettiği etkiler ele alınıyor. “Küresel Çocukluk Rejimlerinin Popülist Siyasetle Kesişimi:
UNICEF Dünya Çocuklarının Durumu(2000–2025) Raporlarının Eleştirel Bir Analizi” adlı
çalışmasında Yeşim Eraslan, uluslararası kuruluşlar tarafından inşa edilen çocuk politikası
söylemini UNICEF’in raporlarını odağına alarak inceliyor ve bu raporlarda her ne kadar hak
temelli bir yaklaşım öne çıkar gibi görülse de neoliberal bakış açısının ve terminolojinin
çocukluğun tahayyülünde belirleyici hale geldiğini kapsamlı bir biçimde anlatıyor. Raporlarda
zaman içinde tematik ağırlığın biyolojik risk, aile performansı ve dijital gözetim gibi başlıklara
kaydığını, geleceğe yönelik nüfus mühendisliği çabalarının öne çıktığını tespit ediyor. Yazar,
UNICEF’in Dünya Çocuklarının Durumu raporlarına damgasını vuran mezkûr söylemsel
çerçevenin sağ popülist rejimler dahil olmak üzere hükümetlerin çocuklara yönelik izlediği
politikaları meşrulaştırma olanağı sunduğunu eleştirel bir perspektifle gösteriyor. Eraslan; hak
temelli,eşitlikçi ve özgürleştirici niteliklere sahip çocuk politikalarının geliştirilebilmesi için
çocukluğu yönetilebilir bir nüfus kategorisi olarak sınıflandıran teknokratik bakışın ve aile-
merkezli yaklaşımın terk edilmesi gerektiğinin altını çiziyor.

Ebru Dayanır ve Gaye Nisanoğlu, “Dijital Kültür, Gözetim ve Ahlaki Ekonomi: Sosyal
Medyanın Yeni Aile Mekânı” başlıklı makalelerinde dijital dünyanın ve bu dünyadaki yeni
iletişim teknolojilerinin yarattığı yeni aile içi pratiklere mercek doğrultuyorlar ve mahremiyet-
görünürlük ilişkilerinde yaşanan değişimleri toplumsal cinsiyet perspektifinden ele alıyorlar. Sağ
popülizmin aileye ve özellikle de kadınlara yüklediği rolleri irdelerken bunun mikro ölçekteki
yansımalarına dair çarpıcı analizler yapıyorlar. Bu bağlamda yazarlar, başvurdukları dijital 

1



mikro-otoriterlik kavramının hem toplumsal cinsiyet düzenlerini hem popülist ideolojiyi hem de
dijital sosyal etkileşimleri aynı anda açıklayan bütüncül bir kavramsal araç sunduğunu
savunuyorlar. Dayanır ve Nisanoğlu yaptıkları saha araştırmalarının bulgularından hareketle
evlilik içi denetim pratiklerinin, karşılıklı rıza ve eşler arasındaki birbirini koruma söylemleriyle
normalleşen gündelik pratikler vasıtasıyla ne şekilde kurulduğunu ayrıntılı bir biçimde
gösteriyorlar.

Sağ popülist politikaların kadınlar üzerindeki etkilerine “Yeni Sağ Politikaların Kadınların
Toplumsal Konumu Üzerindeki Etkileri: Yerel Yönetimler Bağlamında Küresel ve
Karşılaştırmalı Bir Analiz” başlıklı düşünce yazısıyla değinen Ayşe Kaşıkırık, yeni sağ
politikaların yerel yönetimler düzeyinde toplumsal cinsiyet eşitliğini nasıl dönüştürdüğünü
inceliyor. Türkiye, Polonya, Macaristan, İtalya, ABD ve Brezilya örneklerini karşılaştırmalı
olarak inceleyen bu çalışma, yeni sağın neoliberal ekonomik yeniden yapılanmayı muhafazakâr
ve aile merkezli söylemlerle birleştirerek bakım emeğini yeniden özel alana yönlendirdiğini
gösteriyor. Hannah Arendt’in kamusal-özel alan ayrımı ve kesişimsellik teorisinden hareketle
yürütülen analiz, yerel yönetimlerde toplumsal cinsiyet eşitliği mekanizmalarının zayıflatıldığını
ve kadınların siyasal temsilinin çoğu bağlamda sembolik düzeyde kaldığını ortaya koyuyor. Bu
yönüyle çalışma, sağ radikalizmin yalnızca ulusal düzeyde değil, yerel yönetişim alanında da
toplumsal eşitsizlikleri derinleştiren yapısal bir etki yarattığını göstermesi bakımından dosyanın
analitik çerçevesini tamamlıyor.

Mustafa Yaşar Özoylumlu, “Sağ-Dinsel Radikalizmde Tarihsel Meşruiyet Arayışına Bir Örnek:
‘Anti-Kolonyal’ Söylem Çabası ve Türkiye’de Ticanîlik” başlıklı makalesinde Ticaniliğin
ideolojik yapılanmasında kendisine referans olarak seçtiği kavram setini ve benimsediği söylemin
ana hatlarını titizlikle inceliyor. Yazar, Kuzey Afrika’da Fransız sömürgeciliğine karşı 20.
yüzyılda yükselişe geçen anti-kolonyalizmin Ticanilik tarafından nasıl Türkiye bağlamına
uyarlanmaya çalışıldığını, Selefi çizgi ile ne şekilde buluşturulduğunu gözler önüne seriyor. Bu
çerçevede Ticaniliğin ulus-devlet ve laiklik karşıtı tezlerini serimliyor. Ardından Ticaniliğin 1945
sonrasında ivme kazanmasının öyküsünü anlatırken Ticaniliğin Türkiye’deki lideri Kemal
Pilavoğlu’nun oynadığı rolü, anti-komünist atmosferden ne ölçüde yararlandığını ve diğer İslamcı
mecralarla ilişkisini geniş bir kaynak yelpazesinden yararlanarak anlatıyor. Ticani eylemlerinin
Demokrat Parti çevresinde yarattığı rahatsızlığa ve hükümetin kolluk ve yargı marifetiyle
Ticanileri izleme, denetleme çabalarına da ayrı bir yer açıyor. Bu özellikleriyle Özoylumlu’nun
makalesi, Ticaniliği yalnızca tarihsel bir olgu olarak incelemenin ötesinde onun ürettiği söylemin
ve eylemlerin Türkiye’deki radikal Selefi hareketi ile benzerlikleri göstermesi açısından da
literatüre önemli bir katkı sunuyor.

Duayen bölümünde ise Mehmet Ali Ağaoğulları’nın Irvin Cemil Schick ve Ertuğrul Ahmet
Tonak’ın hazırladığı ve 1987’de Oxford University Press tarafından yayımlanan Turkey in
Transition: New Perspectives (Geçiş Sürecinde Türkiye) adlı derlemede yer alan bölümüne yer
veriyoruz. MHP’nin 1980 öncesindeki ideolojik ve örgütsel özellikleri üzerinden aşırı milliyetçilik
başlığını tartışmaya açan Ağaoğulları’nın bu metni ilgili çalışmalarda hâlâ referans olma
özelliğini sürdürüyor. 

Bu dosya, sağ radikalizmi yalnızca kuramsal bir tartışma başlığı olarak değil; gündelik hayatı, 

2



kurumsal yapıları, çocukluk rejimlerini, toplumsal cinsiyet ilişkilerini ve yerel yönetişim
pratiklerini dönüştüren bütüncül bir siyasal süreç olarak ele almanın neden zorunlu olduğunu
göstermeyi amaçlıyor. Sağ radikalizmin kalıcılığı, ancak teorik çözümlemelerin saha temelli
analizlerle ve eleştirel kavramsal çerçevelerle birlikte düşünülmesiyle kavranabilir. Bu nedenle
dosyamız, tekil açıklamalar yerine çok katmanlı bir analiz önererek, sağ radikalizmin günümüzde
nasıl normalleştiğini, meşrulaştığını ve yeniden üretildiğini görünür kılmayı hedefliyor.

Kıymetli çalışmalarını bizle paylaşan yazarlarımıza ve değerlendirme sürecinde emeklerini
esirgemeyen hakemlerimize teşekkürlerimizi sunuyoruz, yeni sayıda görüşmek üzere.

Doç. Dr. Güven Gürkan ÖZTAN
Sayı Editörü

3
İstanbul Üniversitesi, Siyasal Bilgiler Fakültesi, Siyaset Bilimi ve Uluslararası İlişkiler Bölümü, Siyaset Bilimi Ana Bilim
Dalı. ORCID: 0000-0001-6752-1191

1

1



4

DUAYENLERE SAYGIYLA

Aşırı Milliyetçi Sağ 

Mehmet Ali Ağaoğulları 
Bölüm 8

Genelde “aşırı milliyetçilik” olarak tanımlayabileceğimiz, ve çeşitli dönemlerde belli farklılıklar
göstererek “Türkçülük”, “Turancılık”, “milliyetçilik”, “ülkücülük” vb. gibi adlar almış olan bu
ideolojik-siyasal akım, Türkiye’nin düşünsel ve siyasal yaşamında çok değişik konumlar içinde
bulunmuştur. Bir aydın seçkin ideali olarak beliren aşırı milliyetçilik, tarihin çalkantıları içinde ve
değişen koşulların belirlenmesiyle, kısa bir süre için iktidarın ideolojisi durumuna gelip
uygulanmaya konmuş, buradan muhalefete, hatta yasa dışılığa itilmiş, daha sonra iktidara ortak
olabilmiş, ve bununla yetinmeyip devleti terör yoluyla ele geçirme uğraşı içine girmiştir.

Böylesine değişik evrelerden geçen aşırı milliyetçiliğin incelenmesinde kronolojik bir plan
benimsenmiştir. Bu yaklaşımla, gerek konunun bütünselliği daha kolay bir biçimde
kavranabilecek, gerek birbirini izleyen bu evreler arasındaki bağlar göz ardı edilmeyerek aşırı
milliyetçiliğin çeşitli dönemlerde içinde bulunduğu toplumsal-iktisadi ve siyasal koşullarla olan
ilişkisi —etkileşimi daha açıkça ortaya konabilecektir. Bir başka deyişle çalışmada tarihsel
yaklaşım kullanılmakla birlikte, her bölüm analitik (çözümsel) bir yöntem doğrultusunda ele
alınıp irdelenmeye çalışılacaktır. Her ne kadar elimizdeki kitap Cumhuriyet Türkiye’sini konu
ediniyorsa da, günümüzdeki aşırı milliyetçiliğin düşünsel kökenlerinin daha önceki dönemlere
uzanmasından ötürü, bu incelemenin 1923 öncesini de kapsaması gerekmektedir. Bu nedenle,
çalışmanın ilk bölümü Osmanlı İmparatorluğu dönemine ayrılmıştır. İkinci bölüm, kabaca 1923-
1960 yıllarını içermektedir. 1960-1980 yılları arasındaki dönemi kapsayan son bölüm,
güncelliğinden ve aşağıda anlatılan çeşitli nedenlerden dolayı en önemli olandır. Bu bakımdan,
çalışmanın bölümleri arasında bir dengesizlik yaratmaktan kaçınılmayarak ağırlık üçüncü
bölüme tanınmıştır.

Aşırı Milliyetçiliğin Doğuşu
Milliyetçiliği Geciktiren Etkenler

Aşırı milliyetçiliğin ilk aşaması olan Türk milliyetçiliğinin tarih sahnesine çıkışı, Avrupa
uluslarına göre epey geç olmuştur. Genel olarak milliyetçilik, Avrupa’da ondokuzuncu yüzyılın
başlarında belirmiştir. Bu ideolojinin gerçek sahibi ise, iktisadi yapısı ve üretim biçimi değişmeye
başlayan toplumlarda ortaya çıkıp, gözlerini iktidara diken “milli” burjuvazidir. Bu yüzyıl
boyunca milliyetçilik, liberalizm ile birlikte burjuva devrimlerinin itici gücü ya da motoru işlevini
görmüştür.

1 2

Yazının orijinaline şuradan ulaşılabilir: Gencay Şaylan, Milliyetçilik İdeolojisi ve Türk Milliyetçiliği, Cumhuriyet
Dönemi Türkiye Ansiklopedisi (İstanbul: İletişim Yayınları, 1983–1985), cilt 7, s. 1946.
Yazının aslı Türkçe dilindedir.
Aşırı Milliyetçilik alanında çalışmalar yapmış bir duayendir. 
Editör eklemesi: Bu bilgiyi yazının yazıldığı yıllar açısından değerlendirmek önemlidir.

1

4

3

2

3

4



5

Oysa aynı dönemlerde Osmanlı İmparatorluğu’na bakıldığında, burada bir Türk milliyetçiliğinin
doğması için gereken hiçbir koşulun belirmemiş olduğu görülür. Her şeyden önce, Osmanlı
devletinin iktisadi geri kalmışlığı, bu ideolojinin bayraktarlığını yapacak sınıfın oluşmasındaki en
büyük engeldi. Dahası, bir yandan Batı’nın hemen hemen topyekun iktisadi egemenliği, öte
yandan Avrupalıların en küçük işlerden kompradorluk işlerine değin, özellikle Müslüman
olmayanları tercih etmeleri, Türklerin bir burjuvazi geliştirmelerini olanaksız kılıyordu .5

İktisadi yapının bu olumsuzluğundan başka bir ikinci etken olarak Osmanlı devletinin çok uluslu
kozmopolit niteliği gösterilebilir. Farklı uluslar arasındaki sınırlar, dolayısıyla da ilişkiler,
toplumsal ya da etnik değil, fakat dinsel temeller üzerine kurulmuştu. Bu bakımdan Osmanlı
dünya görüşünde “ırk” ve “ulus” kavramlarına yer yoktu. Müslüman olmayan topluluklar
(Ortodokslar, Katolikler, Protestanlar, Yahudiler vb.) için kullanılan Arapça kökenli “millet”
sözcüğü ise, çağdaş ulus anlamına değil, dini cemaat anlamına geliyordu. Bu sistem içinde
Türklerin ayrıcalıklı bir konumları yoktu: Türkler; İmparatorluğun Kürt, Arap, Arnavut gibi
diğer Müslüman topluluklarıyla birlikte egemen “milleti” oluşturuyorlardı. Ancak, yönetim
büyük ölçüde Türklerin elindeydi. Egemen-yönetici topluluk olan Türklerin ondokuzuncu
yüzyılda milliyetçilik yapmalarının çok uluslu Osmanlı devletinin - dolayısıyla egemenliklerinin -
açıkça yadsınması olacağından, onlardan böyle bir ideolojiyi benimsemeleri beklenemezdi.
Gerçekten Türk aydınlarının büyük çoğunluğu, Osmanlı toplumunu oluşturan farklı etnik
toplulukların hemen hemen hepsinin ulusal kimliklerini takınmaya ve kendi milliyetçilik
ideolojilerini geliştirmeye başladıkları bu dönemde, devleti kurtarmak amacıyla Osmanlıcılık
ideolojisini formüle ederek Osmanlı milliyetçiliği bilincini yaratıp yaygınlaştırmaya çalışmışlar ve
yüzyılın sonlarında filizlenen Türkçülük düşüncelerine hiç önem vermemişlerdir.

Türk milliyetçiliğinin ortaya çıkışını geciktiren bir diğer neden, Osmanlı kültürel yapısından
kaynaklanmaktadır. Türkler, hemen hemen tümüyle İslam kültürünü özümsemişlerdi. Osmanlı
tarih anlayışı bunun çok açık bir göstergesidir; tarih yazıcılığı iki temel olgu üzerine kurulmuştu:
Muhammed’in kutsal görevi ve Osmanlı hanedanının doğuşu. Bunun sonucu olarak, Türklerin
İslam öncesi geçmişleri, Orta Asya’daki kökenleri ve batıya göçleri, ortak bilinçten silinmişti.
Öyle ki, Avrupalılar ve hatta Araplar bütün tarihleri boyunca Türk’e “Türk” dedikleri halde,
Osmanlı devletindeki Türk, kendini yalnızca Müslüman ve Osmanlı olarak algılıyordu. Bu
anlayış içinde “Türk” sözcüğü, daha çok köylüler ve Türkmen aşiretleri için kullanılan ve çoğu
kez yanına “kaba”, “cahil” gibi aşağılayıcı sözcükler eklenen bir sıfattı.

İlk Milliyetçi Çabalar

Tüm bu olumsuz etkenlere karşın, yirminci yüzyıla gelindiğinde Türk milliyetçiliğinin bir siyasal
ideoloji olarak ortaya çıktığı görülmektedir. Bu ideolojinin oluşumunda etkili olan ve özellikle
onun düşünsel temellerini hazırlayan araştırmalar ve uğraşlar, ondokuzuncu yüzyıl boyunca
birbirinden görece bağımsız üç ayrı koldan yürütülmüştür: Batı Türkologları, Çarlık
Rusyası’ndaki Türk milliyetçileri ve Osmanlı edebiyatçıları. 

Sina Akşin, “Bugünkü Türk Ulusçuluğu”, Toplum ve Bilim, sayı 5 (1978), s. 60.
Bernard Lewis, The Emergence of Modern Turkey (Londra: Oxford University Press, 1968), s. 344–345. s. 190

5

6



6

İlk ikisinin Osmanlı toprakları dışında bulunuşu, sözü edilen olumsuz etkenlerin ne denli etkili
olduklarını ve Türkçü-milliyetçi düşüncelerin büyük ölçüde dışarıdan şırınga edildiklerini
göstermektedir.

Türk milliyetçiliğinin kavram olarak ortaya atılmasında öncülük edenler Avrupalılar olmuştur.
Fransa, Avusturya-Macaristan, Almanya ve diğer ülkelerdeki Türkçülük araştırma ve
tartışmaları, Türklerin bilgisi ve katkısı olmadan başlatılmıştı. Avrupalıların Türklere
gösterdikleri bu akademik ilginin ardında siyasal çıkar hesaplarının yattığı söylenebilir. Birinci
Dünya Savaşı öncesi iki kampa ayrılmış bulunan Avrupa devletlerinin, Osmanlı
İmparatorluğu’na yaranmak amacıyla, bu tür yayınlara önem verdikleri ve kendi ülkelerinde,
1911 yılında Budapeşte’de kurulan Turan Cemiyeti gibi Türkçü örgütlerin oluşturulmasında etkili
oldukları açıkça bilinmektedir. Fakat yine de, Türklerin dünyanın çeşitli bölgelerine yayılmış bir
ulusal topluluk oldukları, Avrupalı Türkologların çalışmalarıyla açığa çıkabilmiştir.

Türkolojinin, ilk olarak onyedinci yüzyılda Cizvit papazlarının başlattığı sinoloji (Çin
araştırmaları) disiplinine bağımlı bir biçimde geliştiği biliniyor . Türklerin İslamiyeti kabul
etmelerinden önce Asya tarihinde oynadıkları rolü gün ışığına çıkaran ilk çalışma, bir Fransız
sinologu olan Joseph de Guignes’in 1756-58 yılları arasında yayımladığı beş ciltlik Histoire
générale des Huns, des Turcs, des Mongols et autres Tartares occidentaux (Hunların, Türklerin,
Moğolların ve Diğer Batı Tatarlarının Genel Tarihi) adlı yapıtıdır. Bu yapıtın Osmanlı
Türklerinin dikkatini çekmesi için bir yüzyıldan daha fazla bir sürenin geçmesi gerekecektir.

7

1822’de Société Asiatique’i (Asya Derneği) kuran ve 1828’de Journal Asiatique’i (Asya Dergisi)
çıkararak şarkiyatçılık çalışmalarına hız kazandıran iki bilim adamı, Alman Heinrich Julius
Klaproth ve Fransız Jean-Pierre Abel Rémusat, Türklerin diğer Asya kavimlerinden farklı bir
etnik grup olduklarını ve kendilerine özgü bir dilleri bulunduğunu açıklamışlardır. Bu alanda
çalışmış olan Arthur Lumley Davids’in 1836’da yazdığı A Grammar of the Turkish
Language(Türk Dilinin Grameri), Türkçenin yayımlanan ilk sistematik grameridir. Türkçülüğün
babası sayılan Macar şarkiyatçısı Arminius (Hermann) Vambéry ise, 1850’lerde İstanbul’da
faaliyetlerde bulunmuş, dikkatleri Türk ırkının önemine çekmiş ve çeşitli yapıtlarında
Turancılık’a ilişkin görüşler savunmuştur . Gerçekten Turancılık ideolojisi, ilk önce
Macaristan’da Pan-Slavizm ile Pan-Cermanizm’e bir tepki olarak belirmiştir. 1848 Devrimi’nden
sonra Osmanlı devletine kabul edilen Macar mülteciler, bu ideolojiyi aydın Türkler arasında
yaymaya çalışmışlardır.

8

Daha fazla bilgi için bkz. David Kushner, Türk Milliyetçiliğinin Doğuşu (İstanbul: Kervan Yayınları, 1979); Hüseyin
Namık Orkun, Türkçülüğün Tarihi (İstanbul: Berkalp Kitabevi, 1944).
“Turan” sözcüğü bilindiği kadarıyla ilk kez 1839’da büyük Türk vatanı anlamında Macarlarca kullanıldı. (Vladimir
Minorsky, “Turan”, Encyclopaedia of Islam (Leiden: E. J. Brill; Londra: Luzac and Co., 1931), cilt 4, s. 878-884.
Turancılık kavramı, sık sık Türkçülük’ün özdeşi olarak kullanılmakla birlikte, gerçekte sadece Türkçe konuşan
halkların değil, Moğolların, Finlerin, Macarların ve diğerlerinin de birleşmesini isteyen çok daha aşırı bir düşüncedir.
Vambéry hakkında bkz. Lory Alder ve Richard Dalby, The Dervish of Windsor Castle: The Life of Arminius Vambery
(Londra: Bachman and Turner, 1979); Mim Kemal Öke, Vambery: Belgelerle Bir Devletlerarası Casusun Yaşam
Öyküsü (İstanbul: Bilge Yayıncılık, 1985).

7

8



7

Bu alanda en popüler olan ve Osmanlı devletinde Türkçülüğün doğuşuna en büyük etkiyi yapan
yapıt, Léon Cahun’un 1896’da yayımlanan Introduction à l’histoire de l’Asie: Turcs et Mongols des
origines à 1405 (Asya Tarihine Giriş: Kökenlerinden 1405’e Kadar Türkler ve Moğollar) adlı
romanımsı kitabı olmuştur. Büyük Türkçü ideolog Ziya Gökalp, bu yapıt hakkındaki
düşüncesini, “Bu kitap adeta Pan-Türkizm mefkûresini teşvik etmek üzere yazılmış gibidir.”
tümcesiyle dile getirmiştir.. Vambéry gibi Türk aydınlarıyla doğrudan ilişkiye girip onları
etkilemeye çalışmış olan Cahun, kitabında Avrupa’ya uygarlığı getiren ırkın Turan ırkı olduğuna
ilişkin kuramı yeniden ele almış, Türklerin Müslümanlaşarak yozlaştıklarını vurgulamış ve saf bir
“Türk karakteri” çizmiştir. Ona göre Türkler, kafa değil, gönül insanlarıdır; ordu, gerçek Türk
için, şahıs haline gelmiş ulustur. Avrupalı şarkiyatçıların bu çalışmaları, Osmanlı Türklerini,
dillerini, tarihlerini ve imparatorluğun dışında -Orta Asya’da, Kırım’da, Kafkasya’da,
Azerbaycan’da- yaşayan Türkleri tanımaya yöneltmiştir. Fakat Türk milliyetçiliğinin bir ideoloji
olarak sistemleştirilip yaygınlaştırılmasına, ondokuzuncu yüzyıl sonu ile yirminci yüzyıl
başlarında, Çarlık Rusyası’ndan Osmanlı devletine göç eden aydınlar neden olmuştur.

Türk milliyetçiliği, Osmanlı İmparatorluğu’ndaki Türklerden çok önce Rusya’da yaşayan Türkler
arasında gelişmişti. Bunu belirleyen nedenlerin başında, Kırım ya da Kafkasya gibi Türklerin
yoğun olarak bulunduğu yörelerdeki ekonomik yapı değişikliği ile bunun sonucunda beliren
Türk-Tatar burjuvazisinin Ruslara karşı milliyetçilik ideolojisini kullanacak olgunluğa erişmiş
olması gelir. Bir diğer neden, Rus devletinin güttüğü Pan-Slavizm ideolojisi ile (Ruslaştırma
politikası gibi) azınlıklara karşı artan baskıların, Türk toplulukları içinde milliyetçilik
düşüncelerinin bir savunma, bir benliği koruma aracı şeklinde yayılmasına yol açmasıydı. Ayrıca
Rusya’da yaşayan aydınların Avrupa düşünce yaşamına daha yakın oldukları, Avrupalı
Türkologların çalışmalarından daha kolay etkilendikleri de bir gerçektir.

Bu aydınlar arasında ilk önemli olan, Türkiye’de Gaspıralı İsmail adıyla bilinen Kırım Tatarı
İsmail Gasprinski’dir (1851-1914) . Gaspıralı, Rusya’daki Müslüman halkların Ruslara karşı
yaşamlarını sürdürebilmek için birbirlerine daha sıkı kenetlenmeleri gerektiğine inanmıştı. Ona
göre, bütün Türk kavimlerinin dil yönünden ve manevi açıdan birleşmeleri zorunluydu. Gaspıralı
İsmail’in siyasal birliği ya da en azından özerkliği savunmamış olması, büyük bir olasılıkla Çarlık
rejiminin uyguladığı sansürden dolayıdır. 1883 yılından itibaren Kırım Hanlığı’nın eski başkenti
Bahçesaray’da yayımladığı Tercüman gazetesinde yıllar boyunca “dilde, fikirde, işte birlik”
düşüncesini işledi. Tüm yaşamı boyunca yalnız Rus yönetimine karşı değil, Rusya’daki bağnaz
Müslümanlara karşı da savaş veren Gaspıralı çıkardığı gazeteyle, hiç değilse İstanbul’a ulaşmayı
ve buradaki bazı aydınları etkilemeyi başardı.

10

1904-1905 Japon-Rus Savaşı’nda Rusların yenilgisinin ardından Anayasanın ilan edilmesiyle
birlikte beliren görece özgürlükçü ve liberal ortamı, Türkçü aydınların daha etkin bir uğraş içine
girmelerini ve siyasal isteklerini daha açıkça dile getirilmesini sağladı. Bu tarihten sonra
yayımlanmaya başlayan gazeteler, Türkçü eğilimleri olan genç aydınları sahneye çıkardı. Osmanlı 

9

Ziya Gökalp, Türkçülüğün Esasları (İstanbul: Varlık Yayınları, 1977), s. 14.
Daha fazla bilgi için bkz. Cafer Seydahmet Kırımer, Gaspıralı İsmail Bey (İstanbul: Matbaacılık ve Neşriyat Anonim
Şirketi, 1934); Serge A. Zenkovsky, Pan-Turkism and Islam in Russia (Cambridge; Mass.: Harvard University Press,
1960), s. 30–36.

9

10



8

İmparatorluğu ile Osmanlıcanın önderliğinde bütün Türklerin manevi bir birlik kurmaları
doğrultusunda görüşler ileri süren (ve daha sonraları Turan soyadını alacak olan) Azerbaycanlı
Ali Hüseyinzade (1864-1941), 1907’de, Türk milliyetçiliğinin hedeflerini Füyûzat gazetesinde
“Türkçülük, İslamcılık ve Avrupacılık” olarak tanımladı. Bir başka Azeri, Ahmet Agayev
(Ahmet Ağaoğlu, 1869-1939), Türklerin Rusya’daki diğer uluslarla eşit haklara sahip olmalarını
savundu ve 1905’te yörede egemenlik kurmaya çalışan Ermenilere karşı mücadele etmek amacıyla
Fedai adlı gizli bir örgüt kurdu.

Rus topraklarındaki en etkili ve en etkin Türkçü ideolog, Tatar kökenli Yusuf Akçurin’dir.
(Akçuraoğlu Yusuf, sonradan Yusuf Akçura, 1876-1935) . Küçük yaşta İstanbul’a gelip Askerî
okulda okuyan Akçura, daha sonra eğitimini Paris’te Ecole des Sciences Politiques’te sürdürdü.
Burada, Sultan II. Abdülhamid’in müstebit yönetimine karşı bir muhalefet akımı oluşturan Jön
Türkler ile ilişki kurdu, fakat onların Osmanlıcılık ideolojisini savunmaları nedeniyle bu grup
içinde yer almadı.

11

Akçura, Rusya’ya döndükten bir yıl sonra, Kahire’de basılan Türk gazetesinde imzasız olarak
“Üç Tarz-ı Siyaset” adlı makalesini yayımladı . Bu makalesinde, gerek Osmanlıcılığı, gerekse
İslamcılığı, Osmanlı devletine yararlı olamayacakları, hatta uygulanamayacakları gerekçesiyle
reddeder. Ona göre, Osmanlı İmparatorluğu için tek çıkar yol, özellikle ırk temelinde bütün Türk
topluluklarının ulusal birliğini gerçekleştirmeyi amaçlayan Türkçülüğü uygulamaktır. Böylece ilk
kez, Türk milliyetçiliği, Osmanlıcılık ile İslamcılığa karşı ciddi bir seçenek olarak ortaya atılmış
olmaktadır. İslam ile Türkler arasındaki geleneksel ilişkiyi tersine çevirip dini Türkçülük
davasının hizmetine koşan Akçura, Türkçülük politikasının uygulanmasıyla bazı toprakların ve
halkların yitirileceğini kabul eder. Ancak bu kayıpların, “dış Türkler”  ile birleşilmesi ve belirli
yerel halkların (muhtemelen Kürtlerin, Lazların, Çerkeslerin ve diğerlerinin) Türkleştirilmesi
yoluyla kapatılacağını da belirtir. Her ne kadar Akçura, Türk halklarının etnik birliğini
tanımlamak için “Turanlılar” sözcüğünü kullanıyorsa da, onun —tıpkı Ahmet Ağaoğlu gibi—
Turancılık ideolojisine saptığı söylenemez. Savunduğu temel düşünce, Türklerin usçu bir biçimde
birleşmesidir. Bu nedenle Akçura, Turancılıktan söz ettiğinde, gerçekte bu ideolojinin stratejik
öğesini kullanmakta, yani Macarlar ile Türklerin önlerindeki ortak Pan-Slavizm tehlikesine karşı
bağlaşma kurmaları düşüncesini gündeme getirmektedir .

12

13

14

Osmanlı İmparatorluğu’ndaki ilk Türkçülerin Tanzimat edebiyatçıları olduğu söylenebilir . Bu
yazarlar, Avrupacılık kanalıyla bir Türklük bilincine ulaşmışlarsa da, bu alanda siyasal içerikli
etkinliklerde bulunmamışlar, yalnızca dili Türkçeleştirerek bir ulusal dil oluşturma yönünde çaba  

16

Yusuf Akçura hakkında başlıca kaynak: François Georgeon, Aux origines du nationalisme turc : Yusuf Akçura, 1876-
1935 (Paris: Editions ADPF, 1980).
Yalnızca 1911’de İstanbul’da yeniden basılan bu makale, Türk milliyetçiliği için temel siyasi metin oldu.
10. “Dış Türkler” terimi Türk olarak değerlendirilen ve Osmanlı İmparatorluğu (daha sonra da Türkiye Cumhuriyeti)
sınırları dışında yaşayan çeşitli halkları için kullanılmaktadır. Akçura’nın Türkçü bir siyasayla kazanmayı umduğu bu
halkların başlıcaları, Kafkasya, Kırım ve Azerbaycan’daki Türklerdi.
Georgeon, Yusuf Akçura, s. 30.
Tanzimat Dönemi, 1839 Gülhane Hatt-ı Hümayunu ile başlatılan ve Avrupalılaşma hareketleri doğrultusunda
reformculuk zihniyetini devam ettiren bir devirdir. Bu reformlar, insan hakları ve özgürlükler için bazı güvenceler
sağlamakla birlikte, Osmanlı İmparatorluğu’nun iktisadi ve siyasi bağımsızlaşma sürecini hızlandırdı.
Hilmi Ziya Ülken, Türkiye’de Çağdaş Düşüncenin Tarihi (İstanbul: Ülken Yayınevi, 1979), s. 203.

11

12

13

14

15

15

16



9

harcamışlardır. 1876 tarihli Lehçe-i Osmanî’nin yazarı Ahmet Vefik Paşa, Türkçeyi
Osmanlıcadan ayrı bir bütün olarak ele alan ilk kişidir. Paşa ayrıca, Türk tarihinin Osmanlılarla
başlamadığını ve bütün Türk kavimlerini içine alması gerektiğini de ileri sürmüştü. Daha
sonraları Türkçüler tarafından bir kahraman ve amaçlarının bir öncüsü olarak kabul edilen Ali
Suavi, Türkçe sözcükler kullanılmasını ateşli bir biçimde savundu. Polonya kökenli olan Mustafa
Celâleddin Paşa, 1869’da Fransızca olarak yayımladığı Les Turcs anciens et modernes (Eski ve
Çağdaş Türkler) adlı yapıtında Türklerin “Tourcarien” ırkından geldiklerini ortaya attı. Yazarın
bu görüşüyle güttüğü amaç, Türkler ile Avrupalılar arasında bir ırk birliğinin bulunduğunu
kanıtlayarak Balkanlardaki isyanları engellemek, Türkleri Batı kültürüne karşı daha uyanık
tutmak ve Avrupa’nın Türklere karşı duyduğu geleneksel düşmanlığı azaltmaktı. Türk dili
alanında atılmış bir diğer önemli adım, Şemseddin Sami’nin 1899-1901 yılları arasında kaleme
aldığı Kâmûs-ı Türkî adlı sözlüğüdür. Şemseddin Sami, daha önceki bir makalesinde “Türk”
sözcüğünü, “Adriyatik Denizi kıyılarından Çin önlerine ve Sibirya içlerine kadar uzanan önemli
bir ulusun adı” olarak tanımlamıştı. Bundan başka, Osmanlı İmparatorluğu’ndaki Türkler ile
Türkistan’ın geniş topraklarında yaşayan Türkler arasında güçlü dilsel ve tarihsel bağlar olduğu
sonucuna da ulaşmıştı.

Kısaca, bu dönem boyunca Türkçü eğilimler, “Türklerin özü”, “Türklerin tarihi”, “Türklerin
dili” gibi sorunlar çevresinde yoğunlaşmışlardı. Türkçü-milliyetçi düşünürlerin akademik alanın
dışına çıkıp siyasal düzeyde düşünceler üretmeye ve bunları bir ideoloji biçiminde
sistemleştirmeye başlamaları ise, ancak 1908 yılından sonra olmuştur.

Osmanlı İmparatorluğu’nun Son Döneminde Türk Milliyetçiliği

23 Temmuz 1908’de II. Abdülhamid’in müstebit rejimine son veren Meşrutiyetin ilanı, Türk
milliyetçiliğinin gelişmesine uygun bir ortam sağladı. Bir “burjuva devrimi” niteliğindeki harekete
önderlik eden İttihad ve Terakki Cemiyeti’ndeki genç asker ve sivil aydınlar, Avrupa kültürünün
etkisinde kalarak burjuva zihniyetini benimsemişlerdi ; dolayısıyla milliyetçilik ideolojisine
duyarlıydılar ve Çarlık rejiminin artan baskısından kaçan Kırımlı, Azeri, Tatar vb. aydınlara
kucak açmakta da gecikmediler. Meşrutiyetin hemen ertesinde, Akçura, Ağaoğlu, Hüseyinzade ve
diğerleri, Osmanlı İmparatorluğu’nun başkentinde toplandılar; gerek kurdukları örgütler, gerek
yayımladıkları dergiler ve gazeteler ile Türk milliyetçiliğine canlılık kazandırıp gelişimini
hızlandırdılar. Anayasanın getirdiği özgürlük ortamı fikir tartışmalarının yoğunlaşmasına neden
oldu. Bunun sonucunda da, Türk milliyetçiliği saflarında yer alan aydınlar, Osmanlıcılık ile
İslamcılığa karşı verdikleri mücadele sayesinde “olgunlaşıp” düşüncelerini daha kesin ve
sistematik bir biçimde formüle etmeye koyuldular.

18

Ondokuzuncu yüzyıl boyunca Osmanlı İmparatorluğu’ndaki Türkçülerin milliyetçiliği, büyük
ölçüde kültürel olmaktan öteye gidememişti. Bu dönem Türkçülerinin yazılarında, devletin resmi
ideolojileri olan Osmanlıcılık ile İslamcılığa karşı bir meydan okuma bulunmadığı gibi, bu
ideolojilere yönelik bir bağlılık görülüyordu. Bu tutumu, yalnızca Abdülhamid rejiminin 

17

Zikr, Jacob M. Landau, Pan-Turkism in Turkey: A Study in Irredentism (Londra: C. Hurst and Co., 1981), s. 30.
Bkz. Sina Akşin, Jön Türkler ve İttihat ve Terakki (İstanbul: Gerçek Yayınevi, 1980), s. 78-79.

17

18



10

uyguladığı katı sansür politikasıyla açıklamak yetersiz kalır. Gerçekte Türkçü yazarlar, Osmanlı
düzeninin varlığını sağlıklı tek bir beden şeklinde sürdürmeyi istemekte yöneticilerden hiç de aşağı
kalmamışlardı . Ancak, yüzyılın sonuna gelindiğinde, artık bu ideoloji ile Batı ulusal
hareketlerinden esinlenerek ayaklanan ve bağımsızlık isteyen uluslarla başa çıkmanın olanaksız
olduğu anlaşıldı. Çünkü yalnız gayrimüslim uluslar değil, fakat Arnavutlar gibi İslam’ı
benimsemiş olanlar da Osmanlı’dan ayrılma amacı güdüyorlardı. İmparatorluğun çöküşünden
kaynaklanan “kimlik sorunu”nu Batı kültürünün kendilerine sunduğu düşünce dağarcığı içinde
çözmeye çalışan ve Türk dilini, ırkını, tarihini keşfetmeye başlayan aydınlar resmi ideolojilerin
yetersizliğini kavradıkları anda, temel ilkeleri Cahun’de bulunan Türkçülüğü bir siyasal
programa dönüştürmeye koyuldular. Birbirini izleyen askerî yenilgiler sonucu topraklar
kaybedilirken, Türkçülüğün daha önceleri kendisine yöneltilen bölücülük suçlamalarından
kurtulması hiç de zor olmadı. Böylece, Batı’ya karşı bir savunma psikolojisi içinde bulunan, fakat
Batı’nın düşünce kalıplarının dışına da çıkamayan Osmanlı-Türk aydını, devletin sürdürülmesi
için gereksinme duyduğu “üstünlük” gerekçelerini Batı’da hazırlanmış kuramlardan ödünç aldı.
Sonuçta Türk milliyetçiliği, “Batı’nın en kötü ideolojisi” diye nitelendirilebilecek ırkçı, şoven,
militarist milliyetçiliğin bir biçimi olarak tarih sahnesine çıkartıldı.

19

1908 sonrasındaki bu oluşuma öncülük eden kent, Avrupa’dan esen çeşitli ideolojik rüzgârlara
çok açık bulunan Selânik olmuştur. Burada Ömer Seyfettin ve Ali Canip gibi edebiyatçılar
tarafından kurulan Genç Kalemler dergisi, başlangıçta yalnız dilde Türkçülüğü savunmayı hedef
güttüyse de, Ziya Gökalp’in katılmasıyla kısa sürede Türkçülük ile Turancılığın yayın
organlarından biri durumuna dönüştü. Selânik’in 1912 Balkan Savaşı’nda Yunanlıların eline
geçmesinden sonra Genç Kalemler çevresindeki aydınlar, İstanbul’a geldiler ve gerek yazılarıyla,
gerekse eylemleriyle buradaki Türk milliyetçiliği akımına büyük katkıda bulundular.

Bu arada Meşrutiyet’in getirdiği özgürlük ortamından yararlanan İstanbul’daki Türkçüler çeşitli
dernekler oluşturarak örgütlenmeye girişmişlerdi. Bunlar arasında en önemlisi ve en uzun
ömürlüsü, ilk kez 1911’de Tıp Fakültesi öğrencileri tarafından yarı gizli bir kulüp olarak
oluşturulan ve 12 Mart 1912’de resmen kurulan Türk Ocağı’dır. Ziya Gökalp’in katılmasıyla
etkinliği artan bu dernek, Türk halkında milliyetçi bir zihniyet yaratmayı amaçlıyordu ve bu
doğrultuda çeşitli çalışmalarda bulunmaktaydı. Derneğin 1914’te 3 bin olan üye sayısı 1920’ye
gelindiğinde 30 bine ulaştı. Ayrıca Türkçü yayın hayatı büyük bir canlılık gösteriyordu; çünkü
her yeni kurulan dernek kendi dergisini de çıkarıyordu. Bunların içinde en önemlisi, Türk
Ocağı’nın resmî yayın organı olan Türk Yurdu’ydu.

Çeşitli derneklerde faaliyette bulunan aydınlar, Türk milliyetçiliğini devleti kurtaracak bir ideoloji
şeklinde formüle etmek istemelerine karşın, daha önce belirtilen nedenden ötürü bunu ırkçı

Kushner, Türk Milliyetçiliğinin Doğuşu, s. 152. Ayrıca bkz. Taner Timur, “Batı İdeolojisi, Irkçılık ve Ulusal Kimlik
Sorunumuz”, Yapıt, 5 (1984), s. 22.
Timur, “Batı İdeolojisi, Irkçılık”, s. 23; ayrıca bkz. a.y., “Osmanlı Mirası”.
Bu dernekler konusunda, bkz. Yusuf Akçura, Türkçülük: Türkçülüğün Tarihî Gelişimi (İstanbul: Türk Kültür Yayını,
1978); Tarık Zafer Tunaya, Türkiye’de Siyasi Partiler (İstanbul: Doğan Kardeş Basımevi, 1952); İlhan E. Darendelioğlu,
Türkiye’de Milliyetçilik Hareketleri: Toplantılar, Mitingler, Nümayişler, Bildiriler, Cemiyetler, Basın (İstanbul: Toker
Yayınları, 1968); Landau, Pan-Turkism in Turkey; Orkun, Türkçülüğün Tarihi.

19

20

21

20

21



11

temeller üzerine kurdular ve Turancılık ya da en azından Türkçülük içine gömülüp kaldılar.
Gözlerin daha ısrarlı bir biçimde Doğu’daki kardeşlere, Orta Asya’ya çevrilmesinde etkili olan bir
diğer etken, Balkan Savaşı ve Libya yenilgisiyle birlikte bu çevrelerde, imparatorluğun diğer
uluslar tarafından terkedildiği ve Osmanlı büyüklüğünün doğuya yayılarak sürdürülebileceği
inancının kuvvetlenip yaygınlaşmasıydı. Böylece Anadolu gerçeğinden kopuk Türkçü aydınlar,
kendi kafalarında yarattıkları bir Türk imgesinden hareket ederek bütün Türk topluluklarının
birleştirilmesi olan görkemli bir düşü işlemeye koyuldular. Selanik Yahudisi bir İttihatçı olup
daha sonra Tekin Alp adını alan Moise Cohen, 912’de Paris’te yayımladığı Les Turcs à la
recherche d’une âme nationale (Ulusal Ruh Arayışı İçindeki Türkler) adlı makalesiyle Türkçü
görüşleri Avrupa’ya tanıtıyordu. Bu arada Ziya Gökalp ile Mehmet Emin (Yurdakul) şiirlerinde
Turan’dan dem vururken, Halide Edip (Adıvar) ile Ömer Seyfettin düzyazılarında Turan
düşüncesini göklere çıkarıyorlardı. Bu dönemde, kendisini Turancılık büyüsüne kaptırmamış
Türkçü-milliyetçi bir aydın hemen hemen yok gibiydi.

Jön Türklerin siyasal örgütü olan İttihat ve Terakki Cemiyeti, 1908 Devrimi’ni gerçekleştirdiği
zaman belli bir ideolojiye sahip görünmüyordu. Türdeş olmayan bir yapısı vardı ve üyelerinin
arasında İslamcılığa, Osmanlıcılığa ve Avrupacılığa eğilimli kişiler bulunuyordu. Ancak ardı
ardına gelen askerî yenilgiler, Cemiyeti Türkçülük ideolojisine yakınlaştırdı. 1913’te iktidarı tek
başlarına ele geçiren İttihatçılar, bu ideoloji doğrultusunda, yoğun bir kültürel ve iktisadi
Türkleştirme politikası uygulamaya başladılar. Dili Türkçeleştirme ve özellikle gençlere Orta
Asya kültür kalıtını aşılama çabaları, azınlık ya da yabancı tüccar, sermayedar, bankacı ve
sanayiciyi devredışı bırakıp yerlerine Türkleri geçirmeyi, yani ulusal Türk burjuvazisini yaratmayı
amaçlayan “Milli İktisat Programı” ile birlikte yürütüldü. Bu arada, Avrupa ve Afrika’daki
toprak kayıplarının diğer Türk halklarıyla birleşilerek kapatılması düşüncesi, İttihatçı önderler
arasında önem kazanıyordu.

İlk başta romantik bir düş şeklinde ortaya çıkmış olan Turancılık, Birinci Dünya Savaşı’nın
hemen öncesinde, tümüyle siyasal bir niteliğe büründü. Gerçekte İslamcılık gibi Turancılık da -
birincisinin İngilizlere, ikincisinin Ruslara zarar vermeye yönelik olmasından ötürü- Alman
emperyalizminin işine geliyor ve Almanlar tarafından besleniyordu. Ansızın düşlerinin
gerçekleşebileceği kanısına kapılan Türkçü aydınlar, dış Türklerle birleşmede en büyük engel
olarak gördükleri Rusya’yı hedef alan bir saldırı kampanyasına başladılar; böylece Türk
milliyetçiliği, Alman Pan-Cermen hareketinin bir aracı durumuna indirgenmiş oldu .24

Bir yanda Alman propagandası, öte yanda (Parvus adıyla daha iyi tanınan Alexander Helphand
gibi) Alman ajanlarının ve (Yusuf Akçura gibi) Alman sempatizanlarının faaliyetleri, kısa sürede
meyvelerini verdi. Bunlar, özellikle İttihad ve Terakki Cemiyeti’nin en güçlü ve en popüler önderi
olan Enver Paşa üzerinde etkilerini göstermekte gecikmediler. Enver Paşa, Osmanlı toprakları
dışında yaşayan Türkler arasında propaganda yapmak amacıyla Teşkilat-ı Mahsusa adında gizli
bir örgüt kurdu ve savaş patlak verdiğinde Osmanlı İmparatorluğu kendini Almanya’nın yanında

Yeniden yayınlayan Jacob M. Landau, Tekinalp, Turkish Patriot: 1883–1961 (Leiden: Nederland Instituut voor het
Nabije Oosten, ve Nederlands Historisch-Archeologisch Instituut te Istanbul, 1984), s. 63–90.
Bu siyasa konusunda bkz. Zafer Toprak, Türkiye’de “Milli İktisat” (1908–1918) (Ankara: Yurt Yayınları, 1982).
Bkz. Halil Berktay, “Taner Timur’un Yazısı Üzerine Bazı Düşünceler”, Yapıt, 7 (1084), s. 74.

22

22

23

23

24



12

buluverdi . Hiç kuşkusuz, Osmanlı devletinin savaşa girmesinde, Türkçü aydınların etkisinden
başka, Almanya ile yapılan gizli görüşmelerin de katkısı büyüktü. Büyük bir olasılıkla Almanya,
Enver Paşa’ya Kafkasya ile Türkistan’ın kurtuluşu vaadinde bulunmuştu. Fakat savaş, Türkçüler
için büyük bir hüsranla sona erdi. Osmanlı İmparatorluğu’ndan kaçan Enver Paşa, 1921’de
“Turan’ın ve İslam’ın kurtarıcısı” olarak karşılandığı Türkistan’a gitti. Kurduğu orduyla Buhara
yöresini ele geçirmeyi başardı; ama 4 Ağustos 1922’de üzerine gönderilen Kızılordu  kuvvetlerine
yenildi ve yaşamını yitirdi. Böylece Jön Türklerin Turan düşü noktalanmış oldu.

25

Aşırı Milliyetçilerin Arayışları
Kemalist İktidarın Tutumu

Dışarıdaki girişimleri başarısızlıkla sonuçlanan Turancılara ülke içinde ikinci bir darbe indirildi.
Mustafa Kemal’in önderliğinde yürütülen Ulusal Kurtuluş Savaşı sonucunda kurulan Türkiye
Cumhuriyeti Devleti, Turancılık motifleriyle bezenmiş Türk milliyetçiliğinin karşısına çok ciddi
bir rakip çıkardı. Bu, yönetim biçimini değiştirip ulusal bağımsızlığı ulusal egemenlikle
bütünleştiren, yeni devleti Anadolu ve Doğu Trakya ile sınırlamaya yönelik Misak-ı Milli
zihniyetini sürdüren ve bu sınırlar içinde yaşayan herkesi ırk, dil, din ayrımı gözetmeden ulusun
doğal üyeleri olarak kabul eden “Türkiye milliyetçiliği” ya da bir başka deyişle “Atatürk
milliyetçiliği”dir .26

Hilmi Ziya Ülken’in -biraz duygusal bir tonla- dile getirdiği gibi: Anadolu İstiklâl Savaşı,
Turancılıktan hak yolu olan vatancılığa geçilmesi için gerekli bir sırat köprüsü oldu  Mustafa
Kemal, henüz 1921’de Eskişehir’de yaptığı bir konuşmada görüşlerini şöyle açıklıyordu: “Ne
İslâmcı birlik ne de Turancılık, bizim için bir doktrin ya da mantıklı bir siyaset oluşturamaz.
Bundan böyle yeni Türkiye’nin yönetim siyaseti, ulusal sınırları içinde Türkiye’nin kendi
egemenliğine dayanarak bağımsız yaşaması olacaktır” Yeni Cumhuriyetin iç ulusal çıkarları,
artık, Mustafa Kemal’in sık sık yinelediği gibi, en önemli husus olarak değerlendiriliyordu.
Mustafa Kemal, 1927’deki ünlü altı günlük söylevinde bu konuya bir kez daha değinmek gereğini
duymuştu: “Hiçbir sınır tanımayarak, dünyadaki bütün Türkleri bir devlet olarak birleştirmek,
ulaşılamayacak bir amaçtır. Bu, yüzyılların ve yüzyıllarca yaşamakta olan insanların çok acı, çok
kanlı olaylar ile ortaya koyduğu bir gerçektir. İslâmcılık ve Turancılık siyasasının başarı
kazandığına ve dünyayı uygulama alanı yapabildiğine tarihte rastlanamamaktadır” 

27.

Bu gizli örgüt konusunda bkz. Hüsameddin Ertürk, İki Devrin Perde Arkası (İstanbul: Ararat Yayınevi, 1969), s. 115–
116. Enver Paşa üzerinde Akçura’nın etkisi konusunda bkz. Georgeon, Yusuf Akçura, s. 78.
23. 1980 askeri müdahalesinin ardından, Danışma Meclisi, Anayasa’daki (Madde 2) “Atatürk milliyetçiliği” teriminin
yerine “Türk milliyetçiliği”nin geçirilmesi konusunu uzun uzun ve kapsamlı olarak tartıştı. Bu, aşırı milliyetçi çevrelerin
bu dönem boyunca da etkin olduklarını göstermesi bakımından önemlidir. (Bkz. Halil Berktay, Cumhuriyet İdeolojisi
ve Fuad Köprülü (İstanbul: Kaynak Yayınları, 1983), s. 50, dipnotu 144.)
Ülken, Çağdaş Düşünce Tarihi, s. 480.
Zikr. Landau, Pan-Turkism in Turkey, s. 72.
Mustafa Kemal Atatürk, Söylev (Nutuk) (15–20 Ekim 1927’de Halk Fırkası’nın ikinci toplantısında yaptığı konuşma)
(Ankara: Türk Dil Kurumu Yayınları, 1978), cilt 2, s. 323. Mustafa Kemal kendi milliyetçilik anlayışını şöyle
tanımlamıştı: Ulusal siyasa demekle anlatmak istediğim şudur: Ulusal sınırlarımız içinde, her şeyden önce kendi
gücümüze dayanarak varlığımızı koruyup ulusun ve yurdun gerçek mutluluğuna ve bayındırlığına çalışmak; gelişigüzel,
ulaşılamayacak istekler peşinde ulusu uğraştırmamak ve zarara sokmamak; uygarlık dünyasının uygarca ve insanca
davranışını ve karşılıklı dostluğunu beklemektir.

25

26

28

29

27

28

29



13

Türkiye Cumhuriyeti’nin tam anlamıyla bir “ulus-devlet” niteliğine kavuşabilmesi için halkta bir
ulusal bilinç yaratılırken, onun milliyetçiliği Türkçülükle karıştırmamasına özen göstermek
gerekiyordu. Ayrıca, Ulusal Kurtuluş Savaşı süresince yardım görülen Sovyetler Birliği ve diğer
komşular ile iyi ilişkiler sürdürme isteğinin de, Turancılığın yadsınmasında belli bir etkisi
olmuştu. Lenin’in Pan-Slavizmi terk etmiş olması, milliyetçilik anlayışındaki bu değişimi büyük
ölçüde kolaylaştırmıştı.

Bununla birlikte, Cumhuriyet, Osmanlı geçmişinden yeterince kopmayı başaramadı.
Cumhuriyetin aydınları ile yönetici kadroları, savaş öncesi yılların milliyetçiliğinden derin
biçimde etkilenmişti. Dolayısıyla, ırkçı Batı ideolojisinden devralınmış bazı eski zihinsel yapılar,
Türkiye milliyetçiliğinin gerek düşünsel platformu içinde, gerek uygulama alanında varlıklarını
sürdürebildiler. İttihad ve Terakki dönemindeki Türkçü Turancı aydınların önemli bir bölümü,
bir ölçüde günah çıkararak yeni rejimde önemli görevlere geldiler, hatta “Cumhuriyetin resmi
ideologları” oldular. 1921’de Mehmet Emin (Yurdakul) ile birlikte Kemalist harekete katılan ve
savaştan sonra parlamentoya seçilen Yusuf Akçura, daha 1919’da Türkçülük içindeki emperyalist
akım ile demokratik akımı karşılaştırmış ve bunlardan ikinciyi savunmuştu . Bir başka eski
Turancı ve yeni “Kemalist”, Ahmet Ağaoğlu, 1923’te verdiği bir demeçte şunları söylüyordu:
“Ankara milliyetçidir, eski Osmanlı İmparatorluğu’nun haklarından vazgeçiyor. Türk etnografik
sınırlarına daraltılmış mütevazi bir Türk milli yurdu kurma arzusundadır.”  Onları, başta
Kemalizmin temel yapıtlarından birinin yazarı Tekin Alp olmak üzere, daha pek çok kişi izledi.

31

32

Bu eski kuşak aydınlar, yeni rejimi özümsemiş olmakla birlikte, doğal olarak, düşünce kalıplarını
ve araçlarını terk etmiş değildiler. Örneğin Ziya Gökalp, Mustafa Kemal’i “Türkçülüğün en
büyük adamı… ve uygulayıcısı” olarak nitelendiriyor ve “milli devletin bugün Türkiye’de
gerçekleştiğini” belirtmekle birlikte Turan tutkusundan bir türlü vazgeçemiyordu. Onun için “yüz
milyon Türk’ün bir millet halinde birleşmesi olan Turan; belki uzak bir gelecekte
gerçekleşebilecek bir ideal” olma niteliğini taşımaya devam ediyordu . Yusuf Akçura ise,
Türkçülüğün bütün arzularının Türkiye Cumhuriyeti ile somutlaşıp beden kazandığını
savunuyordu .

33

34

İmparatorluktan Cumhuriyete miras kalan Türk Ocağı (1920’de İngilizler tarafından
kapatılmasından sonra) 1924’te yeniden faaliyete başladı. Bu kez devletin resmi ideolojisini
yaygınlaştırmak için örgütlenen bu dernek, 1930’a gelindiğinde 257 şubeye ve 32 bin üyeye sahip
bulunuyordu. Her ne kadar Türk Ocağı Kemalizme kazandırılmışsa da, Türkçü Turancı
eğilimlerden tümüyle kurtarılamamıştı. Derneğin yayın organı olan Türk Yurdu dergisinde
Turancı içerikli makaleler yayımlanıyor ve derneğe üye kabul edilirken, özellikle ırk bakımından
bir engel olup olmadığına ilişkin araştırma bile yapılıyordu. Bu nedenle, 1927 yılında,
Cumhuriyet Halk Fırkası’nın Büyük Kongresi, Türk Ocağı’nı partinin denetimi altına soktu.
Aynı zamanda derneğin tüzüğünde de bir değişiklik yapılarak, etkinlik alanı Türkiye’nin 

Timur, Batı İdeolojisi, Irkçılık, s. 27.
Georgeon, Yusuf Akçura, s. 83.
Zikr. Landau, Pan-Turkism in Turkey, s. 74.
28.Gökalp, Türkçülüğün Esasları, s. 15 ve 26.
Landau, Pan-Turkism in Turkey, s. 74.

30

30

31

32

33

34



14

sınırlarına indirgendi. Ancak bu önlemler, pek başarılı olamadı. Sonuçta, Türk Ocağı 1931’de
kapatıldı ve yerine faşizmden esinlenilen tümüyle partiye bağlı Halk Evleri kuruldu .35

Gerçekte, eski kuşak aydınların yazılarında ve Türk Ocağı’nın çalışmalarında görülen Türkçü
eğilim, iktidara hâkim olan zihniyetle ve hükümetin uygulamalarıyla büyük ölçüde uyum
göstermekteydi. Enver Paşa’dan miras kalan ve aşırı milliyetçilerin simgesi durumuna gelen
“bozkurt” resmi, pulların, banknotların üzerine konuyor; bozkurtlu bayraklar, flamalar, Türk
Ocağı şubelerini, daha sonra da Halk Evlerini süslüyordu. 1933’te Milli Türk Talebe Birliği’nin
üniversite öğrencilerinin giydiği şapkalara bozkurt armasının konması önerisini, hükümet
onaylıyordu. Türklerin uzak geçmişi yüceltiliyor ve gençliğe Ergenekon gibi Orta Asya destanları
öğretiliyordu. Mustafa Kemal, çeşitli söylev ve demeçlerinde Türklüğü yücelten ve hatta ırkçılara
malzeme sağlayan deyişler kullanırken, Adalet Bakanı Mahmut Esat (Bozkurt) 1930’da şöyle
diyordu: “Benim fikrim, kanaatim şudur ki, bu memleketin kendisi Türktür. Öz Türk
olmayanların Türk vatanında bir hakkı vardır, o da hizmetçi olmaktır, köle olmaktır” Bunun
yanında, iktidar, İttihat ve Terakki’nin yaptığı gibi, özellikle Türk olmayan Müslümanları,
örneğin Kürtleri, ulusal bütün içinde eritmeye yönelik yoğun bir kampanya yürütüyordu.

Kemalistler, halkta ulusal bilinci yaratmak, Avrupa karşısındaki eziklik duygusunu yenmek ve
özellikle gençliği heyecana getirip, onun ulusal gururunu ve kendine güvenini güçlendirmek
amacıyla büyük bir uğraş içine girdiler. Ama Osmanlı mirası reddedilmiş olduğundan, ulusal
duyguların beslenmesi için yüceltilmesi gereken geçmiş, zorunlu olarak Orta Asya’da arandı.
Üstelik böylece, Turancılığın belirli öğelerinin, temalarının Kemalist ideoloji içine alınarak,
bunun eritilmesi amaçlanıyordu. Ülkedeki çeşitli etnik azınlıkların Türk ırkına dahil oldukları
iddiasının ardında yatan temel neden ise bunlarda ileride merkezkaç bir güç şeklinde belirebilecek
ulus bilincini doğmadan yok etmekti. Burada “ırkçılığın ayırıcı olmak yerine, birleştirici (hatta
kaynaştırıcı) bir boyut olarak kullanılması” söz konusudur . Ayrıca, Cumhuriyetin iktisadi
gelişme politikasındaki başarısızlığın da, bu kendini (ya da Türklüğü) yüceltme sürecini
gerektirmiş olduğu ileri sürülebilir.

39

Cumhuriyet yönetiminin, gerek söylem, gerek eylem alanında açığa çıkardığı bu Türkçülük, 1930
başlarında oluşturulan Resmi Türk Tarih Tezi ve bunu tamamlayan Güneş Dil Teorisi ile doruk
noktasına ulaştı. Tümüyle kurgusal olan ve hiçbir bilimsel değer taşımayan bu kuramlara göre,
tarihteki birçok eski kavim Türk ırkındandı ve hemen hemen bütün diller Türkçeden türemişti.
Önemli olan, bu kuramların; Anadolu’nun en azından Hititlerden bu yana Türk olduğu savını
ileri sürerek Orta Asyacı Turancılık görüşlerine büyük bir darbe indirmeleriydi.

Bu geçiş konusunda, bkz. Mete Tunçay, Türkiye Cumhuriyetinde Tek-Parti Yönetiminin Kurulması: 1923–
1931(Ankara: Yurt Yayınları, 1981), s. 295.
Darendelioğlu, Türkiye’de Milliyetçilik Hareketleri, s. 59.
Örneğin, “Ne Mutlu Türküm diyene!” ve “Muhtaç olduğun kudret damarlarındaki asil kanda mevcuttur.” (Atatürk,
Söylev, s. 657.)
Zikr. Tunçay, (Tek-Parti Yönetiminin Kurulması), s. 301. Tunçay ayrıca, Mahmut Esat’ın bu gaf yüzünden, bir hafta
sonra açıklanan yeni bakanlar kuruluna alınmadığını da belirtir. Bununla birlikte, bu demeç, bazı Kemalist devlet
adamlarının zihniyetini yansıtması bakımından epey düşündürücüdür.
33.A.g.e., s. 300.
Taner Timur, Türk Devrimi ve Sonrası (Ankara: Doğan Yayınevi, 1971), s. 202–3.

35

36

37

38

36

37

38

40

39

41

40



15

Türkçülerin Kıpırdanışı

Türkçülüğü (bölücü) ırkçılık ve Turancılık olarak algılayan aşırı milliyetçilik, Cumhuriyetin ilk
yıllarında mutlak bir suskunluk içine gömülmüştü. Bu durum, Kemalizmin getirdiği yeni koşullar
tarafından belirlenmişti. Her şeyden önce, Türkçülüğün bazı kültürel öğeleri resmî ideoloji
tarafından özümsenmiş, eski ideologları ise iktidara kazandırılmıştı. Eski Turancı aydınlar
arasında bile, “Osmanlı İmparatorluğu’nun yıkıntıları üzerine kurulmuş olan Türkiye
Cumhuriyeti’ni yaşatıp kalkındırmak”, ivedilikle çözülmesi gereken temel sorun olarak kabul
edilmişti. Bundan başka, İttihat ve Terakki döneminde halka inememiş ve küçük bir yönetici-
aydın çevresince benimsenmiş olan Türkçülük, Kemalist rejimden hoşnut olmayanlar tarafından
bir muhalefet ideolojisi olarak kullanılmaya da elverişli değildi. (Zaten bu işlevi dinsel ideoloji
yeterince yerine getirmekteydi.) Üstelik iktidar, yaymaya çalıştığı Türkiye milliyetçiliğini
zedeleyecek endişesiyle, Türk milliyetçiliği doğrultusundaki kıpırdanışlara ve izin verdiği ölçünün
dışına çıkan Türkçü eğilimlere karşı kesin bir tutum takınmıştı. Örneğin 1920’li yıllarda
Türkiye’ye iltica etmiş dış Türklerin çıkardığı birçok dergi kapatılmış ve bu tür yayınların ülkeye
sokulması yasaklanmıştı.

Fakat, resmî ideolojinin Türkçülük öğelerini kullanması ya da belli ölçüde kullanılmasına göz
yumması, çelişkili bir biçimde, bir yandan Türkçülüğü farklı bir ideoloji olarak düşünsel alandan
silerken, öte yandan özellikle okullu gençler arasında şoven ve hatta yabancı düşmanlığına varan
duygular yaratarak Türkçülük için yeni bir potansiyel hazırlıyordu. İkinci kuşak Türkçüler diye
adlandırılabilecek bu potansiyel, Türk Ocağı’nın kapatılmasının hemen ardından kendini açığa
vurdu. İlk Türkçü dergi olan Atsız Mecmua 1931’de bu dönem aşırı-milliyetçiliğine damgasını
vuran Hüseyin Nihal Atsız tarafından çıkarıldı. Bu arada, Millî Türk Talebe Birliği (MTTB),
komşu ülkelerdeki Türk azınlıklar ile Hatay’ın ilhakı için gösteriler düzenleyerek, Türkçülüğü
etkin bir biçimde gençler arasında yaymaya çalışıyordu.

Türkçülük hareketinin kıpırdanabilmek için dönemin bazı olgularına (örneğin, rejimin
ideolojisini sistemleştirmek amacıyla beliren Kadro hareketinin devletçi-yönlendirici cemiyetçi
milliyetçilik anlayışına, bazı yönetici çevrelerde gittikçe daha belirginleşen “halka rağmen”, “halk
için”ci, halkçı-seçkinci tutumlara, İtalyan faşizmiyle koşutluk kurmaya varan yetkeci eğilimlere
vb.) bakarak bunlardan güç almış olabileceği de olası görünmektedir . Bununla birlikte hükümet
1934’te üç dergiyi kapatmak ve 1936’da denetlemekte zorluk çektiği MTTB’nin etkinliğini geçici
olarak durdurarak dizginleri hiçbir zaman bırakmadı.

43

Bu kuramlara gerek duyulmasında çeşitli özgül nedenlerin rol oynadığı öne sürülmektedir: Hititlerin Cermen kökenli
olduğu şeklindeki Nazi savına ve Ermenilerin ve özellikle Yunanlıların Anadolu üzerindeki hak iddialarına bir tepki.
Tunçay, Tek-Parti Yönetiminin Kurulması, s. 301; “Türklerin Anadolu’yu tartışmasız Türk vatanı olarak kabul
etmelerini sağlama dileği” (Kushner, Türk Milliyetçiliğinin Doğuşu, s. 157); ve Türklerle Avrupalılar arasında bir bağ
kurarak Türkiye’nin Batıya yaklaştırılması çabaları (Timur, “Batı ideolojisi, Irkçılık”, s. 29-30). Resmî Tarih Tezi
hakkında daha fazla bilgi için bkz. Berktay, Cumhuriyet İdeolojisi, s. 47-63.
Landau, Pan-Turkism in Turkey, s. 77-78.
Örneğin; Nihal Atsız, Kadro’dan övgüyle söz ederek, gençlerin bu dergiyi okumasını önermişti. Bununla birlikte,
1932’de Ziya Gökalp’i eleştirdiği için Kadro’yu kınamış, hatta onda Marksçı eğilimler keşfetmişti. (Giacomo E.
Carretto, “1930’larda Kemalizm Faşizm Komünizm Üzerine Polemikler”, Tarih ve Toplum, 18 [Haziran 1985], s. 72,
dipnotu 173.) Kemalizm ile faşizm arasında koşutluk kurma çabalarının çeşitli örnekleri vardır. Henüz 1930’larda, Türk 

41

42

42

43



16

Türk milliyetçiliğinin tam anlamıyla başını kaldırıp, özellikle yayın yoluyla yoğun bir propaganda
kampanyasına girişmesi İkinci Dünya Savaşı öncesinde oldu ve bu kampanya savaş boyunca
sürdü. Bu yayınların dışında, aşırı-milliyetçiler, savundukları düşüncelere yakınlık duyan devlet
yönetimindeki kişilerle yakın ilişkiler kuruyorlar ve üniversite gençliği ile genç subaylar arasında
büyük etkinlik gösteriyorlardı. Türkçülüğün aniden bu denli canlılık kazanmasının temel nedeni,
Atatürk’ün 1938’de ölümünden sonra “Millî Şef” rejimine giren Türkiye’nin Nazi Almanyası ile
yakın ilişkiler kurması ve dış politikada beliren bu tutumun Türkiye’nin iç politikası üzerine
yansımasıdır. Türkiye ile Almanya arasındaki ilişkiler, Nazilerin Haziran 1941’de Sovyetler
Birliği’ne savaş açmasıyla birlikte büyük yoğunluk kazandı ve özellikle militan Türkçü düşünürler
ile aşırı milliyetçilik ideolojisini benimseyen ya da ona yakınlık duyan üst düzey hükümet
yetkilileri tarafından teşvik edildi. Savaş sırasında tarafsız kalan, ama içinden Sovyetler Birliği’nin
yenilmesini arzulayan Türk Hükümeti ise (tam tersi bir sonuç doğacağı belli oluncaya kadar), bu
potansiyel Alman işbirlikçilerini hoşgördü  ve hatta bunların bazı girişimlerini gayriresmî bir
biçimde pasif kalarak destekledi.

Naziler, Almanya’nın Birinci Dünya Savaşı’nda kullandığı taktiği yeniden tezgâhlıyorlar.
Turancılık görüşlerinin canlandırılması sayesinde hem Sovyetler Birliği’ndeki Türkleri
ayaklandırmak, hem de Türkiye’yi savaşa itmek amacını güdüyorlardı. Türkiye’deki aşırı
milliyetçi çevreler, otuz yıl önce tezgâhlanmış bu senaryoyu benimsemekte bir an bile tereddüt
etmediler. Almanya’nın Ankara Büyükelçisi Franz von Papen, Rusya’nın Türkçe konuşulan
bölgeleri hakkında bilgi edinmek, bu bölgeler halkının desteğini sağlamak ve Türkiye’deki
Turancılık akımlarını Almanya yararına sömürmek amacıyla bazı aşırı milliyetçi gruplarla ve
Sovyetler Birliği’nden gelen mültecilerle ilişkiye girdi. Bunun sonucunda özel bağlantı komiteleri
oluşturuldu ve bağlantı memurluğuna Türkiye’den Enver Paşa’nın kardeşi olan sanayici Nuri
Killigil atandı. Von Papen’e göre Almanya ile ilişkileri yürüten grubun diğer önderleri, İstanbul
milletvekili Şükrü Yenibahçe, Kırım Tatar mültecilerinin başkanı Ahmed Caferoğlu, Profesör
Zeki Velidi Togan, ve Almanya’dan büyük para yardımı alan Bozkurt’un sahibi Reha Oğuz
Türkkan’dı . Nazi yanlısı aşırı milliyetçi görüşler, ordu içinde de epey yaygındı. Ordunun tüm
orta ve üst dereceli subayları, General Mittelberger gibi faşist Alman öğretmenler tarafından 

47

Ocağı başkanı Hamdullah Suphi (Tanrıöver) şöyle diyordu: “Biz ile faşizm arasında içtimai ve siyasi fikrin bazı
noktalarda müşterek olduğunu tespit edebiliriz. O hareket milletperverdir; biz milletperveriz…” Rejimin yarı-resmî
yayın organı durumunda olan Cumhuriyet gazetesinin 2 Aralık 1931 sayısında ise “Halk Fırkası’ndan faşist teşkilâtı
andıran bir gençlik teşkilâtı yapılması, memleketin her tarafında şubeleri bulunması, yeni esaslar cümlesindendir.”
şeklinde bir haber çıkıyordu. 22 Mayıs 1932’de Cumhuriyet’in başyazarı Yunus Nadi (Abalıoğlu), “yepyeni bir toplum
yaratmış olan Faşist İtalya ile devrimci ve milliyetçi Türkiye arasındaki dostluğun doğal olduğunu” yazıyordu. (Bkz.
Tunçay, Tek-Parti Yönetiminin Kurulması, s. 296–7; Carretto, “Kemalizm–Faşizm–Komünizm Üzerine Polemikler”, s.
65.)
Bu dergi adlarının birçoğu (Reha Oğuz Türkkan’ın Ergenekon’u ve Bozkurtu, ya da Orhun, Kopuz, Tanrıdağ devamı
gözükmüyor.
Mete Tunçay, “Türkiye Cumhuriyeti’nde Siyasal Düşünce Akımları”, Cumhuriyet Dönemi Türkiye
Ansiklopedisi(İstanbul: İletişim Yayınları, 1982–1985), cilt 7, s. 1927.
(Bkz. Kemal H. Karpat, Türk Demokrasi Tarihi [İstanbul: İstanbul Matbaası, 1967], s. 226. Örneğin 11 Temmuz 1941
tarihli Bozkurt, Başbakan İsmet İnönü’yü Sovyetler Birliği’ndeki Türklere yardıma şöyle çağırıyordu: “Ey İnönü! Tarih
bu büyük gün için seni seçti. Biz, kanımızı Türklüğün kutsal bağımsızlığı uğruna akıtmaya hazırız! Bütün Türklük senin
işaretini bekliyor!”)
Almanya Dışişleri Bakanı Joachim von Ribbentrop’un Türkiye’deki Alman yanlısı unsurlara 5 milyon mark yardım
gönderdiği ileri sürülmüştür. (George Lenczowski, The Middle East in World Affairs [Ithaca, N.Y.: Cornell University 

43

44

44

45

45

46

46

47



17

eğitildi. Bu subaylarla ilişkiyi 1936’dan bu yana Ankara’daki ateşe Albay Hans Rohde
sürdürüyordu. Ordu içindeki bu grubun başını çekenler, General Hüsnü Emin Erkilet ile General
Ali Fuat Erdem’di. 1941’de bir heyetin başında Berlin’e giden Erkilet, askeri sorunları görüşüp
Almanların doğu cephesini ziyaret etti. Genel Kurmay Başkanı Mareşal Fevzi Çakmak da aşırı
milliyetçi ideolojiye oldukça duyarlıydı ve Almanlara stratejik bilgi sağlıyordu.

Fakat bu elverişli ortam uzun sürmedi. 1943 sonlarında Almanların savaşı kaybedeceğine ilişkin
belirtilerin ortaya çıkmasıyla Türkiye, 1944 içinde, Nazi Almanyası ile ilişkilerini kesme ve
müttefik kuvvetlerine yaklaşma yolunu seçti. Türk dış politikasındaki bu değişim, hükümetin
Almanlarla işbirliği içindeki Türkçülere karşı olan tutumunda büyük bir değişikliğe yol açtı.
Alman ordularının arka arkaya gelen yenilgilerinden dolayı bir moral çöküntü içinde olan
Türkçüler, bu sıralarda daha belirginleşen “sol” içerikli fikirleri ve yayınları görerek hırçın bir
tutum içine girdiler. Nihal Atsız, Başbakan Şükrü Saraçoğlu’na yazdığı iki açık mektupta,
hükümet içindeki ve eğitimdeki “komünist” etkinlikleri ihbar etti ve daha etkin bir Türkçü siyasa
uygulanmasını istedi. Ocak 1944’te Mareşal Fevzi Çakmak’ı görevinden almış olan hükümet, bu
isteğe Atsız’ın dergisini kapatarak cevap verdi. Bunun üzerine, Türkçüler, Sıkıyönetimin gösteri
yasağına karşın, 3 Mayıs’ta hem İstanbul hem Ankara’da, Atsız’ın öne sürdüğü görüşler
çerçevesinde iki büyük komünist aleyhtarı gösteri düzenlediler. Bu kez hükümetin tepkisi çok sert
oldu; bir çok Türkçü tutuklandı, haklarında dava açıldı. Tutuklamaların ardından hükümet,
yayımladığı bir bildiri ile ırkçılığın Cumhuriyetin ana ilkelerine aykırı olduğunu ilan etti.
Cumhurbaşkanı İnönü, 19 Mayıs 1944’te yaptığı bayram söylevinde milliyetçiliğin Turancılık ile
bir ilgisi bulunmadığını vurgulayıp, gizli dernekler kuran Turancıları Türkiye için tehlikeli
olmakla suçladı. Bunun yanında basın, sözbirliği etmişçesine Turancılığa karşı bir kampanya
başlattı ve Cumhuriyet Halk Partisinin milliyetçilik anlayışı gerçek milliyetçilik olarak
açıklamaya koyuldu.

Haklarında dava açılan ve yıkıcı fikirler yayıp hükümeti devirmeye teşebbüs suçu ile mahkemeye
verilen Türkçüler arasında, Togan, Türkkan, Atsız, kardeşi Nejdet Sançar gibi ağır toplar ile
Alparslan Türkeş ve Fethi Tevetoğlu gibi genç subaylar bulunuyordu. Ulusal Kurtuluş Savaşı’nın
ardından olduğu gibi, burada da Turancılığa sert davranılmasının başlıca nedeni, Sovyetler Birliği
ile ilişkilerin normale döndürülmesi arzusu olmuştu . 50

Press, 1956], s. 143.) Sovyetlerin savaştan sonra Alman gizli arşivlerini yayımlaması, hem Almanya’nın Türkiye’ye karşı
izlediği siyaset, hem de Nazilerle Türkçüler arasındaki ilişkiler konusunda bol miktarda bilgi sağlamıştır. Bkz. Johannes
Glasneck, Türkiye’de Faşist Alman Propagandası (İstanbul: Kurtuluş Sosyalist Dergi Yayınları, 1979), s. 142. Ayrıca
bkz. Landau, Pan-Turkism in Turkey, s. 110–11. Zeki Velidi Togan (Ahmet Zeki Validov, 1890–1970), 1933
tasfiyesinden önce Darülfünun’da profesörlük yapan militan bir Türkçü ideologdu. 1925’te Türkiye’ye göçmeden önce
Başkırdistan Sovyet Cumhuriyeti başkanı olarak görev yapmıştı (1919–20); daha sonra bu görevden alınınca siyasi
görüşleri de değişti. Bkz. Zenkovsky, Pan-Turkism and Islam, s. 195–208.
Orhun, 15 (20 Şubat 1944) ve 16 (21 Ocak 1944).
İleride adından sık söz edilecek olan Türkeş’in siyasal sahnesine ilk çıkışının bu davayla olduğu söylenebilir. Türkeş,
hapishane ve mahkeme tecrübelerini 1944 Milliyetçilik Olayı (İstanbul: Yaylacık Matbaası, 1968) adlı kitabında
anlatmıştır. Başlığın “Türkçülük” veya “Turancılık” yerine milliyetçilik gibi daha revaçta bir sözcüğü kullanması
dikkate değer; bu, kuşkusuz kasıtlı bir tavırdı ve milliyetçiliği Türkçülük ya da Turancılıkla özdeşleştirmeyi
amaçlıyordu. Türkkan da hapishane anılarını Tabuttan Gurbete (İstanbul: Boğaziçi Yayınevi 1975) adlı eserinde anlatır.

47

48

49

48

49



18

Türkçüler, tasarı ve eylemleri sıkıyönetim mahkemesince ortaya konulup çeşitli hapis cezalarına
çarptırılmışlarken, çok partili sisteme geçilmesiyle “liberalleşme” sürecinin başlaması, fakat
özellikle “Rus tehlikesinin yeniden hissedilmesi ve ileride çıkabilecek bir Batı-Sovyet
çatışmasında, yakın geçmişteki Alman-Sovyet karşıtlığında olduğu gibi, işe yarayabileceklerinin
düşünülmesi  nedeniyle, 31 Ekim 1945’te Askerî Yargıtay’ın mahkûmiyet kararlarını bozması
üzerine serbest bırakıldılar. Sovyetlerin toprak ve Boğazlardan askerî üs istekleri, milliyetçilik
(hatta Türkçülük) lehine ve daha genel olarak komünizme karşı çıkan her türlü akım lehine bir
kamuoyu oluşturmuştu. Beliren bu yeni ortam, Türkçülerin yeniden nefes almalarını ve belli
ölçülerde etkinliklerini sürdürmelerini sağladı.

”51

Türkçülüğün “Milliyetçi” Dönemi

Yargılanmaları sayesinde arzu ettikleri geniş çapta bir propaganda yapma olanağına kavuşan ve
suçsuz bulunmalarıyla prestijleri artan Türkçüler, yeni koşulları kendi lehleri doğrultusunda
değerlendirmekte gecikmediler. Soğuk savaşla birlikte Türkiye’deki çeşitli iktidarlar, komünizme
(ve komünizmle özdeş tutulan her türlü “sol” fikirlere ve gruplara) karşı çok sert bir politika
izleme yolunu seçtiler. Aynı zamanda, milliyetçilik, iktidarlarca, tutucu, mürteci, “sol”a düşman
ve geleneksel değerlere (dolayısıyla dine) ağırlık veren bir niteliğe büründürüldü. Böylece, millî
dayanışmayı korumak iddialarıyla, toplumsal ve iktisadî değişikliklerden rahatsız olmaya
başlayan kitlelerin tepkisi, millî birliği bozucu olarak gösterilen toplumsal akımlara ve “sol”
çevrelere karşı yönlendirilmeye başlandı. İşte bu ortamda, Türkçülük, anti-komünist yönüne
daha ağırlık verip milliyetçilik kavramını ön plana çıkartarak, iktidara yakın milliyetçi çevrelerle
ilişkiler kurdu ve böylece kendine belli ölçüde meşruluk kazandırdı.

Ancak Türkçüler, çeşitli etkinliklerini bir birlik içinde sürdürmeyi başaramadılar. Daha İkinci
Dünya Savaşı yılları içinde, sudan nedenlere dayanan iç kavgalar sonucunda Türkçülük hareketi
dört gruba bölünmüştü. Bu grupların liderleri, Zeki Velidi Togan, Nihal Atsız, Rıza Nur, ve
Reha Oğuz Türkkân’dı. (Rıza Nur’un 1942’de ölümünden sonra, küçük Türkçü grubu Atsız’a
bağlandı.) Aralarındaki fark, eylem yöntemiyle ırkçılık anlayışlarından kaynaklanıyordu.
Örneğin kendini “Bozkurtçu” olarak tanımlayan Türkkân’ın grubu, gizliliğe ve aşırı ırkçılığa
verdiği önem nedeniyle diğerlerinden ayrılıyordu. Bu bölünmüşlük, çok partili sisteme geçildikten
sonra, bazı Türkçü liderlerin dile getirdikleri bir siyasal parti kurulması projesinin
gerçekleştirilememesinde de etkili oldu . Bununla birlikte, Türkçülüğün doğrudan doğruya
siyasal yaşama girmemesinin temelinde yatan daha önemli nedenler vardır. Her şeyden önce,
halkın belli kesimlerini 

53

Bununla birlikte, tutuklamalardan sonra bile Sovyetler Türk hükümetine Turancılık konusunda güvenmemeye devam
ettiler ve örtülü tehditlerle onu daha kesin tavır almaya çağırdılar: “Türkiye’deki faşist ajanların faaliyeti, öncelikle ve en
başta, Türkiye Cumhuriyeti’nin iç ve dış güvenliğini tehlikeye sokmaktadır. Türkçülerin kışkırtıcı faaliyetine bir son
vermek ve bu Hitlerci ajanları tasfiye etmek, Türk halkının ve hükümetinin çıkarları gereğidir.” (V. Krimskiy,
Panyurtkisti — Faşistskaya Agentura v Turtsii, Bolşevik, 10–11 Mayıs-Haziran 1944, s. 79–85; akt. Landau, Pan-
Turkism in Turkey, s. 136 dipnotu 69).
Turçay, Siyasal Düşünce Akımları, s. 1927.
1941–42’de Türkkân ve Atsız birbirini “kanı bozuk” olmakla suçladılar, ve her birinin, ötekinin yüzde yüz Türk
olmadığını kanıtlamak için ecdadını tahkik ettiği bir polemiğe girdiler. Bu gruplar hakkında daha geniş bilgi için bkz.
Charles Warren Hostler, Turkism and the Soviets: the Turks of the World and their Political Objectives (Londra: Allen
and Unwin 1957), s. 199–206; Landau, Pan-Turkism in Turkey, s. 93–95.

50

51

52

52



19

Türkçülerin savundukları faşist görüşlere yönlendirecek koşullar, Türkiye’de henüz belirmiş
değildi. (İleride görüleceği üzere, bu koşullar 1970’li yıllarda ortaya çıkacaktır.) Dahası,
iktidardaki partiler, Türkçülerin bel bağladıkları milliyetçilik ve anti-komünizm silahlarını çok
daha etkin ve etkili bir biçimde kullanıyorlardı. Nihayet, 1950’de iktidara gelen burjuvazi, bu
aşamada, devletçi-toplumcu düşünceler içeren ve kendisiyle milliyetçilik alanında rekabete
girişecek faşizm taraftarı bir Türkçü partinin kurulmasına olanak tanımaya yakın değildi. Daha
sonraları Demokrat Parti yönetimi, çeşitli uygulamalarıyla, saptadığı sınırların dışına çıkan
Türkçü hareketlere izin vermeyeceğini açıkça göstermiş oldu. Buna en iyi örnek, Türk
Milliyetçiler Derneği’nin din ve ırk temelleri üzerine kurulduğu gerekçesiyle 1953’te kapatılması
ve bu derneğin kurucularından olan iki milletvekilinin partiden ihraç edilmeleridir.

Bu dönemde aşırı milliyetçiler, etkinliklerini üç ayrı koldan yürüttüler. Bunların ilki, yayın
alanında gerçekleşti. 1940’lı yıllar sonunda, İlhan Egemen, Darendelioğlu ve Fethi Tevetoğlu gibi
bazı genç yazarların da katılmasıyla savaş öncesi Türkçüleri tarafından pek çok yeni dergi
yayımlandı. Türkçülerin ikinci tür etkinlikleri, “sokakta eylem” diye adlandırılabilecek, zaman
zaman saldırganlığa dönüşen ve özellikle “komünistler”e karşı düzenlenen mitingler ve gösteri
yürüyüşleriydi. Ara sıra alevlenen Kıbrıs sorunu ile komşu ülkelerdeki Türklere baskı yapıldığına
ilişkin haberler, dış Türklerle birleşme düşüncesini canlı tutmak, gençliğin ulusal duygularını
coşturup sokağa dökmek ve böylece bu kesim içinde taraftar kazanmak için iyi birer fırsattı, ve
Türkçüler de bunlardan yararlanmayı bildiler. Bu arada, 1945’te İstanbul’da Tan gazetesi ile
1947’de İzmir’de Zincirli Hürriyet gazetesi matbaalarının tahrip edilmeleriyle sonuçlanan bu gibi
şiddete yönelik “anti komünist” gösterilerin, genellikle başta iktidarların teşviki ya da zımni
izniyle gerçekleştirildiklerini belirtmek gerekir.

Türkçüler, üçüncü etkinliklerini dernekleşme alanında gösterdiler. Henüz 1940’ların başında
kurulan Türkçü derneklerin büyük çoğunluğu, yarı gizliydi ve kapalı bir niteliğe sahipti. Savaş
sonrasında Türkçüler, bir seçkin hareketi olmaktan çıkıp düşüncelerini toplumsal kesimler
arasında daha iyi yayabilmek amacıyla yasal derneklerde etkinlik göstermeyi yeğlediler. Bununla
birlikte üzerlerine hükümetlerin olası bir tepkisini çekmemek için doğrudan doğruya kendilerine
özgü dernekler kurma yoluna gitmediler. Egemen oldukları derneklere iktidara yakın
milliyetçileri, İslamcıları ve diğer “sağcı çevreleri” kabul ettikleri gibi bunların oluşturdukları
derneklere de katıldılar. Aynı zamanda, kurulan bu derneklere Turancı, Türkçü ya da bunları
çağrıştıracak bir ad vermemeye özen gösterdiler. Ancak, Türk Kültür Çalışmaları Derneği
tüzüğünün “amaç” bölümünde yer alan “değişmez vasfımız Türkçülük sevgisi...” deyişi, bu
kişilerin eğilimini açıkça ortaya koyuyordu . 1947’de kurulan Türk Gençlik Teşkilâtı daha sonra
Milliyetçi Hareket Partisi’nin ve bu partiye bağlı Ülkücü militanların çok rağbet edecekleri
“Tanrı Türk’ü Korusun  sloganının yaratıcısıydı. Türkiye Komünizmle Mücadele Derneği ise,
bu dönemde kurulan örgütlerin en uzun ömürlüsü oldu.

54

”55

Türkçülerin yukarıda sayılan üç etkinlik alanı dışında, eğitim alanında da etkili olduklarını, ve 

Böyle bir partiyi bazı Türkçü liderler istemişlerdi. Örneğin bkz. Reha Oğuz Türkkân, İleri Türkçülük ve Partiler
(İstanbul: Sinan Matbaası, 1946); Nejdet Sançar, “Milliyetçiler Birleşiniz!”, Özleyiş (Aralık 1946).
Darendelioğlu, Türkiye’de Milliyetçilik Hareketleri, s. 158.
İslâmî “Allah” sözcüğü yerine Türkçe “Tanrı” sözcüğünün kullanılması dikkat çekicidir.

53

54

55



20

militan ya da sempatizan öğretmenler aracılığıyla gençler üzerinde propaganda çalışmalarını
sürdürdüklerini belirtmek gerekir.

İkinci Kuşak Türkçülerin İdeolojisi

Milliyetçi Hareket Partisi’nin resmi ve gayriresmi ideolojisi üçüncü bölümde inceleneceğinden, ve
bu ideolojinin büyük ölçüde ikinci kuşak Türkçülerin düşüncelerinden oluşmasından dolayı,
burada, 1940’lı ve 1950’li yıllar içindeki aşırı milliyetçilik ideolojisinin temel ideolojik öğelerine
kısaca değinmekle yetinilecektir. Nihal Atsız, 1950’de “Türk”ü tanımlarken bu ideolojinin temel
taşlarını açıkça ortaya koyuyordu: “Bir Türk, Türk ırkının üstünlüğüne inanır, milli geçmişine
saygı duyar ve Türklük idealleri uğruna ve özellikle de ezelî düşman Moskova’ya karşı
mücadeleye kendini adamaya hazırdır.”

1.Turancılık: On dokuzuncu yüzyılda beliren Turancılık, daha önce belirtildiği gibi Cumhuriyet
döneminde gerçek anlamdan saptırılarak, yalnız Türklerin tek bir devlet altında birleşmesini
amaçlayan ve İslamiyet öncesi geçmişe yönelik romantik bir özlemi dile getiren bir ideoloji
olarak kullanıldı. İlk başlarda Atatürk’ün adı hiç kullanılmazken 1944 tutuklamalarından
sonra Türkçülük ideolojisinin meşrulaştırılması amacıyla Kemalizme ve milliyetçiliğe atıfta
bulunulmaya başlandı. Türkçüler, Turan’ın bir düş olmadığını ve (sayılarını 65 milyon ile 100
milyon arasında tahmin ettikleri) bütün Türkleri birleştirecek bu idealin
gerçekleştirilebileceğini kanıtlamaya çalıştılar. Turancılığın, doğal olarak, dış ülkelerin
topraklarına göz diken emperyalist bir niteliği vardır. Bunun bilincinde olan Türkçüler,
emperyalizm ile suçlandırılmamak için, Turancılığın haklı bir dava ve esir Türkleri
kurtaracak anti-emperyalist bir amaç güttüğünü belirtiyorlardı. Onlara göre, Türkler için
Türkiye siyasal sınırları, Turan ise doğal sınırları ifade etmektedir.

2.Irkçılık: On dokuzuncu yüzyıl Avrupa ırkçılık kuramlarından esinlenerek oluşturulan aşırı
milliyetçiliğin ırkçılık anlayışı, Nazizmin katkıları ile daha da zenginleştirildi. Ancak
Türkçüler, ırkçılıklarının da “saf kan Türk malı” olduğunu vurgulamaya özen gösterdiler.
“Atatürk’ün Türklüğü (Türk olmayı) kana bağladığını”  ve “milliyetçilikte ırkçılığın temel
olduğunu”  belirten Türkçüler, her konuya ırk açısından yaklaştılar. Irkçılık ırk birliği üzerine
kurulu bir devlet fikrini işlediğinden, örneğin (Yahudiler gibi) Türkçe konuşmakla birlikte
“kanı bozuk” olanları Türk saymadığından dolayı, yabancı düşmanı bir niteliğe sahip oldu.

Nihal Atsız, “Türkçü Kimdir”, Orhun, 3 (20 Ekim 1950), s. 3.
Örneğin Erkilet’e göre “Her milliyetçi Türk bir Türkçü, ve her Türkçü bir milliyetçidir.” (Türkçülük ve Milliyetçilik,
Çınaraltı, 3 [23 Ağustos 1941], s. 4). Türkkan’a göre ise “Türkçülük, milliyetçiliğin tek uygulanabilir tipidir.”
(Türkçülüğe Bakışlar, Gök Börü, 1 [5 Kasım 1942], s. 5).
Özellikle şu iki kitaba bkz. Reha Oğuz Türkkan, Milliyetçilik Yolunda (İstanbul: Muftuoğlu Yayınları, 1944); Nihal
Atsız, Türk Ülküsü (İstanbul: Burhan Yayınevi, 1956).
Örneğin Atsız şöyle yazıyordu: “Türkistan bizimdir… Bütün Türkistan ve bütün Türk elleri bizimdir.” (Orhun, 4 [20
Şubat 1934]). Kendilerini emperyalizmden uzaklaştırma çabaları konusunda bkz. Selahattin Ertürk, “İnsancıl Ülküsü
Bakımından Turancılık”, Kür Şad, 2 (3 Mayıs 1917), s. 12–13. Turancılığın sınırları hakkında bkz. Ahmet Sözmen
Mirkelaimoğlu, “Yeni Bozkurt ve Biz”, Yeni Bozkurt, 1 (Ocak 1948), s. 2.
Reha Oğuz Türkkan, Mete’nin kurduğu devletten söz ederek şöyle yazıyordu: “Irkçılık esası üzerine devlet kuran ilk ırk
dünyada Türklerdir… Öbürleri değil, Türklerdir!” (Ergenekon, 3 [10 Ocak 1939], s. 25).
Türkkan, İleri Türkçülük, s. 9

56

56

57

58

59

57

58

59

60

61

62

60

61

62



21

1.Militarizm: Cahun’un ondokuzuncu yüzyılda Türkler için ileri sürdüğü “ordu millet”
yakıştırması, Türkçülerin en çok önem verdikleri ve sık sık işledikleri temalardan biridir.
Millet bir ordu gibi gören ve Türk ırkının birliğinin sağlanmasını kendine temel amaç edinen
bu ideolojinin, ulaşacağı nokta, zorunlu olarak savaşın yüceltilmesiydi. Atsız, milletlerin
ancak savaşla yaşayabileceklerini ileri sürerken kardeşi Nejdet Sançar “Türk, ordu ve savaşın
birbirinden ayrılmaz olduklarını” yazıyordu. İkinci Dünya Savaşı’nın ilk yıllarındaki ve
Kıbrıs sorununun alevlendiği dönemlerdeki Türkçü basına bakıldığında, bunlarda bol bol
savaş çığırtkanlığı yapıldığı ve barışçılığın vatan hainliği ve komünistlik olarak karalandığı
görülmektedir.

2.Anti-komünizm: Aşırı milliyetçiler her türlü düşünceye ırk terimleriyle yaklaştıkları için,
“komünizmi her şeyden önce Slav ırkının emperyalizminin kılıfı” saydılar ve ona özellikle bu
açıdan saldırmayı yeğlediler. Siyasal iktidarların (özellikle Demokrat Parti hükümetlerinin)
sert bir komünizm aleyhtarlığı politikası sürdürmelerinden de güç alarak, karşı çıktıkları her
türlü düşünce ve tutuma “komünist” damgası vurarak mahkûm etmeye çalıştılar.

3.Diğer ideolojik öğeler: Aşırı milliyetçilik, kendini gelenekçi olarak tanımladı ve kökenlerini
Orta Asya’da bulduğunu ileri sürdüğü Türk ırkına özgü geleneklerin koruyuculuğunu
üstlendi. Bunların başına, cesaret, ahlâklı, disiplinli ve hiyerarşik toplum, itaatkârlık, önderin
yüceltilmesi, devlet için kendini feda etme gibi nitelikleri koydu. Bu değerler, klasik totaliter
ideolojinin temel özelliklerinden biri olan “devlet amaç, birey araç” anlayışını kapsıyordu ve
devletin tek bir önder eli ile “en iyiler”den oluşan bir meclis tarafından yönetildiği tek partili
yetkeci bir rejimi savunuyordu. Türkçüler, kuşkusuz Nazilerin nasyonal-sosyalizminden
etkilenerek ideolojilerine belli ölçüde bir “sol” görüntü verme yoluna da gittiler. Bu da
Türkçülerin, solcu ideolojilerin bazı anahtar kavramlarını kullanma yoluyla Sola karşı daha
etkin bir mücadele sürdürmelerine olanak tanıdı. Örneğin Türkkan, çeşitli yazılarında,
milliyetçiliğin “cemiyetçi-devletçi” olması gerektiğini ve “kapitalist liberalizme” düşman
olduğunu sık sık yineledi ve savunduğu toplum-sal-iktisadî düzeni “milliyetçi sosyalizm”
olarak adlandırdı.

Aşırı Milliyetçiliğin Siyasal Örgütlenişi: Milliyetçi Hareket Partisi

1960 Sonrasında Aşırı Milliyetçiliği Besleyen Koşullar
Kemal Karpat, 1958’de kaleme aldığı yapıtının “Irkçılık ve Pan-Türkçülük (Turancılık)” adlı
bölümünü şu sözlerle bitiriyordu: “…Son on yıldaki gelişmeler -yani, göreceli bir
demokratikleşme, ekonomik faaliyetin artması, yeni bir hoşgörülülük atmosferi- ırkçıların
başarıları için gerekli koşullardan yoksun bir grup durumuna düşürmüştür… Bu elverişsiz 

61.Nejdet Sançar, “Türk, Ordu ve Savaş”, Tanrıdağ, 3 (22 Mayıs 1942), s. 8.
Atsız’ın tersine, Türkkan savaştan sonra bu gibi görüşleri terk etti; ancak barışçılığı insancıl kaygılardan değil, atom
bombasının ve korkunç tahrip silahlarının icad edildiği şu günlerde, bunlara malik olmayan, olsa da yarışamayacak olan
Türk milletini mahvıne sebep olacak harplerden korumak düşüncesinden kaynaklanıyordu (İleri Türkçülük, s. 83).
Benzer nedenlerle İslamiyeti deArap ırkının yayılmacı ideolojisi olarak gören aşırı milliyetçiler, dinci gruplarla da
polemiklere girdiler. Bkz. Tunçay, Siyasal Düşünce Akımları, s. 1927.
Atsız’ın “İkinci Mektup”unda yaptığı komünist “tanımı” epey ilginçtir: “Irk ve aile düşmanlığı, din ve savaş aleyhtarlığı,
faşistliğe hücum perdesi altında milliyeti baltalama, yurdumuzdaki azınlıklara aşırı sevgi, her şeyi iktisadî gözle görüş…
milliyetçiliğe ırkçılık noktasından saldırma… onları açıkça vuran damgalardır.”
Türkkan, İleri Türkçülük, s. 57, 80, 105-8, 113.

63

3

4

64

63

64

65

66

5

66

65

67

67



22

ortama karşın ırkçıların bir yandan yeniden faaliyete geçmelerine müsait koşulları beklerken, öte
yandan türlü yollardan fikirlerini açıklayabilmeleri, ırkçılığın Türkiye için halen gizli bir tehlike
olduğunu göstermektedir. 1960 sonrasında, Türkiye’nin her alanda çok hızlı bir değişim-dönüşüm
süreci içine girmesi, aşırı milliyetçiliğin uzun süredir beklediği koşulları yarattı. Böylece 1965’te
siyasal partisini oluşturan aşırı milliyetçilik, hızla gelişerek 1970’li yıllarda Türkiye için (gizli
olmaktan çıkıp) apaçık bir tehlike durumuna geldi.

1960, çeşitli açılardan Türkiye tarihinde bir dönüm noktasıdır. Bu tarihten itibaren 14 yıllık
dönem içinde sosyal dönüşüm, bir sosyolog tarafından “Neolitik dönemden beri Anadolu’da
yaşanan en derin geridönüşsüz dönüşüm” olarak değerlendirilmiştir. Gerçekten, hızlı bir
ekonomik kalkınmayla birlikte Türkiye’nin toplumsal yapısında büyük değişiklikler meydana
geldi. Gittikçe artan sanayileşme, tarımın ulusal üretim içindeki payını düşürürken, toplumu
durağanlıktan çıkarıp kentleşmeyi doğurdu. Aynı zamanda, işçi sınıfının büyüdüğü, sendikaların
mücadele gücünün arttığı ve hatta kırsal kesimde bir uyanışın başladığı görülüyordu. Ezilen
sınıflar arasında siyasileşmenin artması, gençlik kesiminde devrimci düşüncelerin yayılması ve
kısa sürede düşünsel alandan eylem alanına geçilmesi gibi olgular, burjuva iktidarının
temellerinin sarsılması sonucunu doğurdular.

Bunun yanında, bu hızlı fakat sağlıksız iktisadî gelişme, birçok sorunu da beraberinde getirip
toplumsal bir bunalıma yol açtı. Her şeyden önce iktisadî gelişme, toplumsal değişimin hızına
ayak uyduramamıştı. Hızla artan ve kentleşerek kendine yeterliliği yitiren nüfusa yeter derecede iş
olanağı sağlanamıyordu. Değişen toplum yapısının, işlevlerini ve becerilerini geçersiz kıldığı,
geçim olanaklarını ortadan kaldırdığı geleneksel küçük üreticiler ve kentte başına çalışan küçük
esnaf, kırda ve kentte huzursuzluğa sürükleniyordu. Üstelik, büyük nüfus grupları, bir yanda
coğrafî hareketliliğin, öte yanda gelişen kitle iletişim araçlarının (özellikle televizyonun)
gelişiminin etkisiyle bambaşka dünyalarla karşılaşıyorlardı. Bu durum, onların, sürekli bir kültür
şoku yaşamalarına ve uyum zorlukları çekmelerine neden oluyordu. Toplumun değer yargılarının
değiştiğini gören bu kesimler, bir güvensizlik, dayanıksızlık duygusuna kapılıyorlardı. Giderek
artan sürekli iktisadî bunalım da toplumda yaygınlaşan tedirginliği ve güvensizliği alabildiğine
besliyordu. Bu etmenler, aşırı milliyetçilik ideolojisine açık olan, hatta bunun etki alanına girmeye
yatkın bulunan, düzen karşıtı toplumsal grupların ortaya çıkmasına neden oldu. Kapitalizm gibi
sosyalizmi de reddeden bu grupların, çarpaşık değişim sürecinin toplum düşmanlarının bilinçli bir
plânı sonucu olduğu düşüncesini işleyen ve bu iç ve dış düşmanlara karşı şiddeti savunan bu
ideolojiye uzun süre duyarsız kalmaları beklenemezdi. Böylece toplumsal bozuklukların ancak
güvenilir, ödün vermez ve “paternalist” bir liderin önderliğinde yetkeci bir rejimce önlenebileceği
savı gittikçe daha fazla yandaş kazanmaya başladı.

Karpat, Türk Demokrasi Tarihi, s. 231.
“Mübeccel Kıray’la Görüşme”, İktisat Dergisi, 211-12 (Haziran-Temmuz 1982), s. 6; zikr. Semih Vaner, “État, société et
violence en Turquie (1975-1980)”, Équipe de Recherche sur la Turquie, Centre d’Études et de Recherches Internationales,
Fondation Nationale des Sciences Politiques, Bulletin de Liaison, 2 (Mayıs 1981), s. 9
Bu dönemdeki siyasal ve iktisadî gelişmeler konusunda bkz. Cem Eroğul, “Çok Partilileşme Süreci: 1945-71"; Ahmet
Samim, ”Sol”; Çağlar Keyder, “İktisadî Gelişme ve Bunalım: 1950-80”.
Doğu Ergil, Türkiye’de Terör ve Şiddet: Yapısal ve Kültürel Kaynakları (Ankara: Turhan Kitabevi, 1980), s. 61.

68

68

69

70

69

70

71

71



23

İşte böyle bir ortam, aşırı milliyetçilerin faşist nitelikli bir siyasal parti içinde örgütlenmelerini ve
giderek artan sayıda taraftar kazanmalarını kolaylaştırdı. Burada ilk olarak, 1965’te Adalet
Partisi ile iktidara gelen büyük burjuvazinin tutumundan söz etmek gerekir. İktidarın, artan
muhalefet hareketlerini ve devrimci güçleri üniversite içinde ve sokakta sindirebilmek için aşırı
milliyetçi militanları kullanabileceğini düşünmesi, Milliyetçi Hareket Partisi’nin (MHP) ilk
aşamada rahatsız edilmeden gelişmesine neden oldu. Gerçekten de daha sonra geleneksel
bastırma ve bastırma yöntemlerinin yetersiz kalmasıyla, aşırı milliyetçi kadrolar “devlete
yardımcı” güçler olarak kullanıldılar. Bu yardıma karşılık olarak, MHP’ye iktidarın
olanaklarından yararlandırılma yoluna gidildi. Bundan başka, demokrasi düşüncesi üzerinde bir
fikir birliği oluşturulmaması ve siyasal mücadelelerin keskin boyutlar kazanması, şiddet yanlısı
köktenci bir parti olan ve gün geçtikçe bir kitle hareketine dönüşen MHP’nin epey işine geldi.

MHP’nin Kuruluşu

Türkiye’nin yeni bir döneme girmesine yol açacak olan 27 Mayıs 1960 darbesini gerçekleştiren
cunta içinde bazı Türkçü subaylar yer almıştı. Bunların sözcüsü durumunda olan albay, 1944’te
ırkçılık davasında mahkûm olmuş, sonra suçsuz bulunup yeniden orduya dönmüş olan Alparslan
Türkeş’ti . Siyasal iktidarın kısa sürede seçimler yapılarak sivillere terk edilmesini istemeyen ve
askerlerin başta kalarak dinamik ve yetkeci bir yönetimle reformları gerçekleştirmelerini savunan
bu Türkçü grup, etkili baskı gruplarının ağırlıklarını koymaları sonucunda, 13 Kasım 1960’da
askeri yönetim organı olan Millî Birlik Komitesinden tasfiye edildiler . “14’ler” diye adlandırılan
bu subayların yönetimden (daha sonra da Türkiye’den) uzaklaştırılmaları, Türkçülerin —askeri
kanatlar tarafından— devleti ele geçirmelerini engelledi, fakat aynı zamanda Türkeş’in kişiliğinde
aşırı milliyetçiliğin siyasal liderini ortaya çıkardı.

73

74

Alparslan Türkeş ve arkadaşlarının sürgüne gönderilmesine yurt dışına görevlere atanmaları,
onların başka etkinlik modellerini tanımalarını sağladı. Sürekli olarak aralarındaki ilişkiyi
koruyan “14’ler”, özellikle İspanya’daki Franco diktatörlüğünün dayandığı “Ordu-Kilise-Parti”
üçlüsünü incelediler ve bunun etkisinde kaldılar . 1963 yılı başında sürgünden dönen Türkeş,
siyasal alanda etkin bir rol oynamayı kafasına koymuş görünüyordu. Adalet Partisi liderlerinin
onu kendi aralarına almayı reddetmeleri üzerine, yaptığı bir basın toplantısında “Ya parti
kuracağız, ya da mevcut partilerden biri, doktrinlerimizi benimseyecektir.” dedikten sonra,
Cumhuriyetçi Köylü Millet Partisi’ni (CKMP) ele geçirmeye yöneldi . İlk aşamada taraftarlarını
partiye soktu; 31 Mart 1965’te kendine yakın “14’ler”den Rıfat Baykal, Ahmet Er, Muzaffer
Özdağ ve Dündar Taşer ile birlikte CKMP’ye girdi. Haziran sonunda partiye katılan “14’ler”in
sayısı 10’u buldu. Kendini Parti Genel Müdürü seçtiren Türkeş, bu görevini CKMP’nin yerel 

75

76

“Türkiye’de Serbest Piyasa ve Serbest Baskı Dönemine Girilirken”, Birikim, 60 (Şubat 1980), s. 15.
Bu makalenin kalan kısmı önemli ölçüde Mehmet Ali Ağaoğulları, Milliyetçi Hareket Partisi (Cumhuriyet Dönemi
Türkiye Ansiklopedisi İstanbul: İletişim Yayınları, 1983-85), cilt 8, s. 2111-19 üzerine temellendirilmiştir.
Cunta içinde aşırı milliyetçilerin varlığını anlamak zor değildir; çünkü militarizm, Türkçü değer sisteminde önemli bir
yer tutar, ve dolayısıyla birçok subay Türkçülüğe yakın olarak yetiştirilmiştir. (Tuncay, Siyasal Düşünce Akımları, s.
1927.) 27 Mayıs 1960 askeri darbesi ve “14’ler” hakkında bkz. Semih Vaner, “Ordu.”
Bu etki, “14’ler”in Türkiye’ye döndükten ve bir siyasi partiyi ele geçirdikten sonra İslamcı çevrelerle uzlaşmaya
yatkınlıklarında açıkça belli olmaktadır.

72

72

73

74

75



24

örgütleriyle doğrudan ilişkiye girip onları kendi yanına çekmek doğrultusunda kullandı.

Türkeş’in bu davranışları ve savunduğu siyasal görüşler, parti içinde bölünmeye yol açtı.
Kendisini daha önceleri ısrarla partiye davet eden eski CKMP’liler, bu kez Türkeş’i Hitler’e
öykünmekle suçlayıp onun “partiye milliyetçi-sosyalist bir nitelik kazandırmak istediğini”  ileri
sürdüler; hatta içlerinde, Türkeş’in partiyi kendi emellerine alet ettiği gerekçesiyle CKMP’den
ihraç edilmesini isteyenler de vardı . Bu suçlamalardan etkilenmeyen Alparslan Türkeş, 1965’te
toplanan CKMP’nin olağanüstü kongresinde kendini genel başkan seçtirmeyi başardı.
CKMP’lilerin muhalefete girişmeden birer birer partiden ayrılmaları, Türkeş’in CKMP’yi
tümüyle denetimi altına almasını ve ona yeni bir biçim vermesini kolaylaştırdı.

77

78

         8-9 Şubat 1969 günlerinde Adana’da toplanan CKMP kongresinde partiye, 1965’ten beri
süregelen değişikliğe daha uygun bir ad bulundu: Milliyetçi Hareket Partisi. Bu adın seçilmesinde,
Türkeş’in daha önceki yazı ve demeçlerinde sık sık bir “hareket”ten, “aksiyon”dan söz etmesi ile
Franco rejiminin aşırı milliyetçilerin üzerindeki etkisinin büyük rol oynamış olduğu söylenebilir .
Partinin adının değişmesi, yepyeni bir tüzüğün hazırlanması fırsatını da doğurdu. Tüzük
incelendiğinde , MHP’nin askeri bir kuruluşu andırır biçimde hiyerarşik bir biçimde yapılandığı
görülür. Böylece genel başkan büyük yetkilerle donatılıyor ve merkezî organların şubeler ile
üyeler üzerindeki denetimi artırılıyordu. Tüzük, partinin en yüksek organının büyük kongre
olduğunu belirtiyordu; fakat uygulamada genel başkan, yani Türkeş, MHP’nin tek hâkimi
olmuştu. Her genel kongrede oybirliğiyle genel başkanlığa seçilen Türkeş’in partinin çeşitli
düzeyleri için saptadığı yönetici listeleri tartışmasız onaylanmaktaydı . 1969 tüzüğü, MHP’nin
amblemini “kırmızı zemin üzerinde üç hilâl”, gençlik kollarının amblemini ise “hilâlli bozkurt”
olarak saptamıştı.

79

80

81

MHP Programı

Çeşitli tarihlerde kabul edilmiş parti programlarında ve Türkeş ile parti ideologlarının
kitaplarında, MHP’nin amacının “yeni bir devlet düzeni kurmak” olduğu vurgulanır. Bu düzen,
kapitalizmden ve komünizmden ayrı olan “üçüncü yol” ya da “ülkücü yol” ile gerçekleşecektir.
Gerçekten parti, her fırsatta, her çeşit yabancı ideolojiye, sınıfçı sosyalizmle kapitalizme, bunların
birer sapması olan komünizme, faşizme ve nasyonal sosyalizme karşı olduğunu savunmaktaydı . 82

Basın toplantısı hakkında bkz. Cumhuriyet, 2 Mayıs 1963. CKMP, 16 Ekim 1958’de Millet Partisi ile Türkiye Köylü
Partisi’nin birleşmesiyle kuruldu. 1961 seçimlerinde iyi netice almasına karşın, karizmatik önder Osman Bölükbaşı’yla
taraftarlarının ayrılmasından sonra bocaladı. Bkz. Muzaffer Sencer, Türkiye’de Siyasal Partilerin Sosyal Temelleri
(İstanbul: May Yayınları, 1974), s. 345-58; F. H. Üçer, Türkiye’de Siyasal Partiler (İstanbul: Elif Yayınları, 1965), s.
116, 135; Erdoğan Teziç, Siyasal Partiler (İstanbul: Gerçek Yayınevi, 1976), s. 310-19.
Eski Adalet Bakanı İrfan Baran; zikr. Teziç, Siyasal Partiler, s. 312.
Eski Savunma Bakanı Hasan Dinçer; zikr. Jacob M. Landau, Türkiye’de Sağ ve Sol Akımlar (Ankara: Turhan
Kitabevi, 1979), s. 297.
İspanya Falanjist partisinde Partido de Movimiento Nacional deniyordu.
Bkz. Milliyetçi Hareket Partisi Tüzüğü (Ankara: Emel Matbaası, 1973).
Bu gerçek, 1980 darbesinden sonra hazırlanan iddianamede şöyle dile getirilmiştir: «MHP Genel Kurultayı, il ve ilçe
kurultaylarında olduğu gibi Gençlik Kolları Genel Kurultayı ile gençlik kolları il ve ilçe kurultaylarında hakiki anlamda
demokratik bir seçim yapılmayıp, merkeziyetçi uygulama içinde saptanan tek liste, katılanların onayına sunularak,
yöneticilerin seçimi yoluna gidilmiştir.» (MHP iddianamesi, teksir, s. 262.)

76

77

78

79

80

81



25

“Yüzde yüz yerli, yüzde yüz milli bir doktrin” olduğu ileri sürülen üçüncü yol, “her şey Türk
milleti için, Türk’e doğru ve Türk’e göre” ülküsünü benimseyerek, Türk milletini kısa sürede
güçlendirecek tek yol olarak tanıtılıyordu .  Bu çerçevede “Dokuz Işık” adı verilen ilkeler,
Türkeş’in 1965 yılında aynı ad altında yayımladığı kitapta ortaya konmuş ve daha sonra partinin
dogmaları durumuna getirilmişlerdi. Bu dokuz ilke sırasıyla şunlardır: Milliyetçilik, ülkücülük,
ahlâkçılık, ilimcilik, toplumculuk, köylücülük, hürriyetçilik ve şahsiyetçilik, gelişmecilik ve
halkçılık, endüstricilik ve teknikçilik .

83

84

«Kendini Türk sayan, Türk devletine sadakatle bağlı bulunan herkes Türktür  ilkesine bağlı
olduğunu ve ırkçılığı yadsıdığını ileri süren MHP, resmî doktrininde “Türkçülük” sözcüğünü terk
edip, onun yerine “Türk milliyetçiligi” sözcüğünü kullanmayı yeğliyordu. 1950’li yıllarda aşırı
milliyetçilerin uyguladıkları bir taktiği benimseyen MHP ideologları, milliyetçilik anlayışlarını
meşrulaştırmak ve bunun tek gerçek milliyetçilik olduğunu belirtmek amacıyla Atatürk’e
göndermeler yapma yoluna gidiyorlardı . MHP, kitlelerin fazla ilgisini çekmeyen Turancı
görüşlere de pek yer vermemişti. 1973 yılında kabul edilen parti programı, dış Türkler konusuna
“Türk dünyası” başlığı altında kısaca değinmekle yetiniyordu . Ancak, ilk kez 1950’de piyasaya
çıkan Türkeş’in bir kitabının yeniden yayımlanması, Turancı (ya da Türkçü) görüşlerin parti
içinde —programlarda ya da seçim bildirilerinde açıkça vurgulanmayarak— sürdürüldüğünü
göstermektedir. Çünkü Türkeş, bu kitabında Türkçülüğü bütün Türklerin güçlü birliğinin ideali
olarak tanımlamıştı. Bunun bir ütopya olmadığını ileri sürerek, esir Türklerin kültürel ve
diplomatik açıdan desteklenmesini, göçmenlere yardım edilmesini ve her karış Türk toprağının
bağımsızlığa kavuşturulacağı gün için hazırlanılmasını istemişti . MHP, din sorunuyla ilgili
olarak programında partinin “laikliği dinsizlik şeklinde anlamadığı” görüşüne yer veriyor,
herhangi bir amaçla dinsel duyguların sömürülmesine karşı çıkıyordu .

85

86

87

88

89

MHP, savunduğu “milli doktrin” ile “Büyük Türkiye’yi yeniden canlandıracağını” sık sık
yenilemişti. Tarihten kanıtlar getirilerek, Türk ulusunun ancak güçlü bir devlete sahip olduğu
dönemlerde “manen ve maddeten kuvvetli” olduğu ileri sürülmekteydi. MHP’ye göre “devlet,
bölünmez bir bütün olan milletin teşkilâtlanmış hâlidir.”   Bu teşkilâtlanmayı en iyi biçimde
gerçekleştirecek olan da “milli devlet”tir. Partinin 1977 Seçimleri öncesi yayımladığı propaganda 

Madde 2. Kudretli, Müreffeh ve Büyük Türkiye için MHP Programı (Ankara: Arı Matbaası, 1973), s. 3–4; Alparslan
Türkeş, Temel Görüşler (İstanbul: Dergâh Yayınları, 1976), s. 37–38, 53–66.
Türkeş, Temel Görüşler, s. 38.
Alparslan Türkeş, Dokuz Işık (İstanbul: Dokuz Işık Yayınları, 1965). Türkeş “dokuz” rakamının Türklerce kutlu
sayılmış olmasından ötürü, ilkelerini dokuz madde altında toplamaya özen gösterdiğini çeşitli yapıtlarında açıklamıştır.
Madde 4, MHP Programı, s. 5.
Bu çabalar, 1950’lerdekilere benziyordu; bir parti ideologu şöyle yazıyordu: “Atatürk, bir milliyetçi, bir Türk
Milliyetçisi-  Toplumcusudur.” (Kurt Karaca, Fikret Ereni, Milliyetçi Türkiye (Ankara: Çınar Yayınevi, 1972), s. 22.)
Bir diğeri ise, Atatürk milliyetçiliğinin ırkçılığı ve Turancılığı içerdiğini kanıtlamak için bir kitap yazacak kadar ileri
gitti: Hikmet Tanyu, Atatürk ve Türk Milliyetçiliği (Ankara: Töre Devlet Yayınevi, 1981).
“Türk dünyasında bütünüyle dil bütünleşmesini sağlamak» (Madde 6); ”Türk dünyası ile… münasebetlerimizi…
geliştirmek kararındayız” (Madde 41). (MHP Programı, s. 6.)
Alparslan Türkeş, Gönül Seferberliğine (Ankara: Hareket Yayınları, 1979). Türkçülükle ilgili bağların sürdüğünü
gösteren bir başka örnek de şu slogandı: “Yaşasın Türklük! Yaşasın Millî bütünleşme ülküsü.” (MHP El KitabıAnkara:
MHP Genel Merkez Yayınları, 1977, s. 4.)
Madde 20. MHP Programı, s. 12.

82

83

84

85

86

87

88

89

90



26

kitapçığında “milli devlet”ten şöyle söz edilmektedir: “Ancak güçlü, dinamik ve etkili bir devlettir
ki, hızlı ve gerçekçi bir kalkınmayı gerçekleştirebilir. Bizim anlayışımızda iktisadî ve manevî
kalkınmanın öncüsü, motoru ve mimarı Millî Devlet’tir.  Toplumun her alanında müdahaleci ve
düzenleyici bir nitelikle donatılmış bu devlet, sınıfların dışında ve üstünde bir varlıktır. Partinin
çeşitli yayınlarında, “sınıf” sözcüğü kullanılmamaya özen gösterilerek toplumun altı toplumsal
dilime ayrıldığı belirtilir. İşçi, köylü, esnaf, memur, işveren ve serbest meslek sahiplerini kapsayan
bu “dilimler”, millet bütünlüğünün içtimai hayattaki işbölümünün zaruretinden doğan tabii
görünümlerdir. İşte “millî devlet” bu sosyal dilimler arasında uyumu ve bütünün ortak hedefe
yönelmelerini sağlayacaktır. MHP, “millî ya da siyasî demokrasi” diye tanımladığı bir siyasal
düzeni benimsiyordu. “Siyasî demokrasi”, tüm sosyal dilimlerin parlamentoda temsilci
bulundurma olanağına sahip olduğu ve tek bir meclisin üzerinde güçlü yetkilerle donatılmış bir
başkanın bulunduğu başkanlık rejimini içermekteydi.

”91

“Siyasî demokrasi”yi tamamlayan “iktisadî demokrasi”dir. Türkeş, “iktisadî demokrasi”yi “bir
milletin iktisadî meselelerde serbestçe oy sahibi olabilmesi, memleketin iktisadî kararlarına eşit bir
şekilde katılabilmesi” olarak tanımlamıştı. MHP, Cumhuriyet Halk Partisi (CHP)’nin “halk
sektörü” görüşünden esinlendiği “millî sektör”ün kurulmasını ve devletin ekonomik alana
müdahalesini zorunlu görmesine karşın, “zamanla özel sektörün ağırlık kazandığı” bir karma
ekonomiyi savunuyordu . Sendika kurma özgürlüğüne karşı çıkan MHP’nin bu konudaki
görüşünü Türkeş, “her işkolunda tek ve mecburi üyeliğe dayanan sendikacılığın kurulmasını” öne
sürdük biçiminde özetlemişti . MHP, tarım alanındaki sorunları çözmek için de kendine özgü
öneriler getiriyordu. Tarım kentleri kurularak tarım sektöründeki işgücü fazlalığı sanayi alanına
kaydırılacaktı. Parti, uluslararası antlaşmalara sadık olduğunu söylüyor; ancak “Ortak Pazar
köleliğine” gerek iktisadî, gerek siyasî nedenlerden dolayı kesinlikle karşı çıktığını açıkça
belirtiyordu.

94

95

1977 Seçimleri öncesinde, 4 Haziran 1977 tarihinde radyoda yaptığı bir konuşmada Türkeş’in
“Türkiye’yi… kısa zamanda dünyanın en ileri milleti haline getirmenin mücadelesini vermekte”
olduğunu söylediği; MHP, 100 milyona ulaşacak nüfusça zengin ve “dış Türkler”i kollayacak
güçlü bir Türkiye istemekteydi. Partinin Türkçü-milliyetçi niteliği, Türk törelerinin,
geleneklerinin korunmasına verilen önemde de açığa çıkıyordu. Örneğin, MHP 1973 Seçim
Bildirisi’nde bu konuya ilişkin olarak şu satırlar bulunuyordu: “Milliyetçi Hareket sana bin yıl
önceki hakanın sözleri ile sesleniyor: ‘Ey Türk, titre ve kendine dön. Sen, millî kültürüne,
hasletlerine, değerlerine sahip olduğun sürece kuvvetli ve kudretli olacaksın ve ebediyen efendi
olarak yaşayacaksın.’

MHP 1973 Seçim Bildirisi (Ankara: MHP Genel Merkez Yayınları, 1973), s. 14.
1977 MHP Seçim Beyannamesi (Ankara: Emel Matbaacılık, 1977), s. 17.
Madde 5, MHP Programı, s. 5.
Türkeş, Temel Görüşler, s. 72.
Madde 44 ve 46, MHP Programı, s. 28-30, 31-32.
Türkeş, Temel Görüşler, s. 99.
Basın Yayın Genel Müdürlüğü, 1977 Genel Seçimi Radyo Konuşmaları (Ankara: Başbakanlık Basımevi, 1977), s. 53.
MHP 1973 Seçim Bildirisi, s. 20.

90

92

91

92

93

93

94

95

96

97

96

97



27

MHP İdeolojisi

Böyle bir programın temelinde yatan ideolojiyi ortaya koymak için MHP’nin yalnızca resmî
yayınlarına değil, fakat resmî olmayan yayınlarıyla ona bağlı dergilere de bakmak gerekir. Bu
yapıldığı takdirde partinin farklı kitlelere (özellikle militanlarına ve seçmenlerine) yönelik iki ayrı
dil kullandığı açıkça görülür. Resmen yadsımasına karşın, MHP’nin faşizmle daha doğrusu faşist
akımlarla terminoloji alanında olduğu gibi, ideolojik düzeyde de benzerlikler gösterdiği
söylenebilir. Parti, devlet anlayışında yetkeci–totaliter bir görüşü benimsemişti. Varlık nedeninin
“milletin tarihî vazifesini başarmak” olduğu belirtilen devlet, halkı bir bütün olarak güden, toplu
çalışma duygusunu aşılayan ve kişileri saptadığı hedeflere yönelten üstün düzenleyici bir güç
olarak gösterilmişti. Birey ise, organik bir bütün olarak algılanan “millet” kavramı içinde
eritilmişti: “Ferde gerçek kişiliğini, öz ve karakterini veren millettir. Ferde her şeyini veren millet
olduğuna, ferdin millî toplum dışında yaşaması mümkün bulunmadığına göre, her şeyin başı,
esası ve temeli millettir.”  “Hürriyetçilik” ilkesiyle ortaya konan ise, yalnızca bireyin soyut
özgürlük haklarıydı.

98 

İtalyan faşizmindeki korporatif sistemin MHP tarafından benimsendiği görülmektedir.
Toplumun altı sosyal dilimden oluştuğu ileri sürülerek sınıf gerçeği yadsınmakta, iktidarın bu altı
meslek grubunu kendi görüşleri doğrultusunda “korporasyonlar” biçiminde örgütleyerek ülkeyi
yönetmesi amaçlanmaktaydı. Bu düzeyde, MHP ideolojisinin, toplumu aynı anda hem
parçalama, hem de birleştirme işlevini üstlendiği gözlemlenmektedir. İlk anda toplum, meslek
gruplarına bölünmekte, fakat hemen ardından her parçanın millet denen bütüne bağımlı olduğu
belirtilerek birleştirilme, bütünleştirilme yoluna gidilmektedir. Böylece MHP ideolojisi,
toplumdaki her çeşit farklılaşmayı, çıkar ayrılıklarını bir kalemde silip atmakta ve her şeyi millet
olgusuna indirgemektedir. Bu ideolojinin benimsetilmesiyle, her kişinin, her toplumsal kesimin ve
sınıfın kendi çıkarlarını soyut bir kavram olan (ve iktidarın saptadığı) “milletin çıkarları” ile
özdeşleştirmesine çalışılmaktaydı.

Fakat bunun yanında, MHP ideolojisi, bireyler arasındaki farklılaşmanın önemini vurgulayarak,
hiyerarşik ve eşitsizlikçi bir toplum düzenini savunmaktaydı. Türk toplumundaki hiyerarşik yapı
ve hâkim güçlerin, örneğin toprak ağalarının konumları Türk törelerinin bir gereği biçiminde
meşrulaştırılmaya çalışıldı. MHP, toplumun eşitsizlikçi bir yapıya sahip olmasını dinsel ve
psikolojik kanıtlarla da açıklama yoluna gitti: “Allah madem ki insanı farklı kabiliyet ve
tabiatlarda yaratmıştır; öyleyse onların manen ve maddeten farklı imkânlar içinde olmaları da
tabii ve zaruridir. Adalet eşitlikte değil, herkesin kabiliyet ve gayretine göre kazanmasındadır.”

Aşırı milliyetçilerin MHP doktrinince verdikleri “milliyetçi-toplumcu” adı, nasyonal-sosyalizmi çağrıştırıyor ve
dolayısıyla çeşitli çevrelerin MHP’ni Nazi ya da faşist olmakla suçlamalarını kolaylaştıran bir malzeme oluşturuyordu.
Bunu önlemek isteyen Türkeş, şu satırları kaleme aldı: “Düşmanlarımızın bu istismarı üzerine bir genelge yayınladık ve
Milliyetçi-Toplumcu deyimini yasakladık. ‘Milliyetçi toplumculuğa göre şu şöyledir…bu böyledir… vs.’ demek yok…
Hiç kimse kendi kendisine ‘bana göre şu şöyledir’ diyemez… Bu bayrağın altında her şey düşünülmüştür. Her şeyin
çaresi tespit edilmiştir.” (Devlet, 405 [1977], s. 2.) Türkeş bu yazısıyla faşizm suçlamalarını engellemeye çalışırken, aynı
zamanda her türlü özgür düşünceyi, hatta usavurmayı reddeden yetkeciliğin canlı bir örneğini sergilemekteydi.
Karaca, Milliyetçi Türkiye, s. 117; ayrıca bkz. s. 35.
MHP 1973 Seçim Bildirisi, s. 38.

98

99

99

100

100



28

Buradan hareketle, parti ideolojisi, toplumu üstün nitelikli yöneticiler ve yığınlar olmak üzere
ikiye ayıran seçkinci bir görüşe ulaştı: “Dikey eğitimle seçkin elit yetiştirilir. Bu elit, devletin,
milliyetçi-ülkücü, araştırmacı ve bilim kadrosudur. Bu kadroya ‘Beyin Kadro’ ya da ‘Yönetici
Kadro’ da diyebiliriz.”

Görüldüğü üzere MHP’nin tasarladığı yönetim biçimi, şu kademelerden oluşmaktadır: Bir çeşit
korporasyon meclisi; seçkin yöneticiler ve hepsinin üzerinde tek başkan ya da Türkeş’in kendisi
için kullanılmasını istediği başbuğ  MHP’nin bir ideologuna göre “iktidarı temsil eden tepedeki
adam”, hiçbir sınıfa ve zümreye, millet adına hesap verecek durumda değildir . MHP’nin böyle
sorumsuz bir tek şef rejimine “demokrasi” adı vermesi, büyük bir olasılıkla onun demokrasi
düşmanlığını mümkün olduğunca örtmeye çalışmasından kaynaklanmaktadır.

102

103

Hem anti-kapitalist, hem de anti-komünist bir söylem kullanmış olan MHP ideolojisi, “millî
devlet” kavramıyla orta sınıfların özlemlerini dile getirmeye yönelmişti. İdeolojik söylem, bu
sınıfların bir yanda iktidarı ele geçirip büyük kapitalistlere dönüşme özleminden vazgeçmeden;
öte yanda gerek kapitalizmin gelişmesiyle kendilerinin proletar konumuna düşmesi, gerekse işçi
sınıfının iktidara gelmesi korkusundan dolayı değişmeye karşı çıkıp statükocu güçlerle işbirliğine
yönelen çelişkili tutumlarını yansıtmaktaydı. MHP, sol ideolojilerin elinden koz toplayıp özellikle
militanlarına yönelik olarak “milliyetçi-toplumcu görüş bir devrimdir” ya da “bugünkü düzenin
en büyük düşmanı ülkücü harekettir  gibi bir dil kullanıyor, ancak kendisini düzenin en kararlı
savunucusu olarak tanıtmaktan da geri kalmıyordu.

”104

Bundan başka, işçi sınıfının denetlenmesini kolaylaştırmak amacıyla partinin güdümünde tek
sendika zorunluluğu getirilmekte ve “siyasi demokrasi” rejiminde grev hakkının sınırlandırılacağı,
hatta kaldırılacağı dolaylı bir biçimde belirtilmekteydi. Merkezi devletin gücüyle sürdürülecek
olan bu denetim, kırsal bölgeyi de kapsamaktaydı: “Milliyetçi Hareket… nüfusun bir kısmını
sanayi ve tarım kentlerine çekerek ve bunların bıraktığı arazi planlı bir surette toplulaştırılarak en
verimli işletmeler halinde çiftçilere verilecektir.”  Öyle anlaşılıyor ki, önce devlet gücüyle
köylülerin proleterleştirilmesi, sonra devlet eliyle varlıklı çiftçiler yaratılması amaçlanmıştı.

MHP ideolojisinde önemli bir yer tutan milliyetçi söylem, ortaya koyduğu tutkulu hedeflerle
eziklik içindeki kitleleri partiye kazanma işlevini yüklenmişti. Parti yayınlarında Türk milletinin
“lider, efendi millet” olduğu ileri sürülmekte ve “eskiden olduğu gibi, yeniden bütün dünyaya
hâkim Büyük Türk Devleti”nin kurulmasından söz edilmekteydi. Bu bakımdan MHP
milliyetçiliği, saldırgan ve savaşçı bir nitelik gösteriyordu. Partinin savaş endüstrisine verdiği
önem, bu bağlam içinde açıklığa kavuşmaktadır. MHP’nin resmî yayınları bu konuda fazla
aşırılığa kaçmamaya özen göstermelerine karşın, partiyi doğrudan doğruya bağlamayan yazılarda
çok aşırı bir militarizm işlenip, savaş çığırtkanlığı yapılmaktaydı .106

MHP El Kitabı, s. 22.
Türkeş, Orta Asya tarihinden ödünç alınan ve Enver Paşa’nın Türkçü günlerinde kendine yakıştırdığı «Başbuğ» sıfatını
kendisi için kullanmayı uygun gördü.
Orhan Türkdoğan, Türkiye’nin Kalkınma Yolu; Zikir, Faşizm ve Anti-Faşist Mücadele, s. 193.
Sırasıyla, Karaca, Milliyetçi Türkiye, s. 28; ve Genç Arkadaş, 9 (1975), s. 10.
MHP 1973 Seçim Bildirisi, s. 59–60.

101

101

102

103

104

105

105



29

MHP’nin ideolojik söyleminde çift dil kullanılması, ırkçılık konusunda da kendini gösterir.
Türkeş “ırk” sözcüğü yerine genellikle “soy” (ve “soyculluk”) sözcüğünü kullanmış, fakat yine de
“soy”un, organik ve doğal bir unsur olduğunu vurgulamadan edememişti . Bunun yanında
MHP, azınlıklara karşı olumsuz bir tutum takınmış, kuracağı “milli devlet”in bunlardan
arındırılacağını dile getirmişti . Partinin militan çevresi içindeki yayınlarda ise, ırkçı düşünceler
çok ateşli bir biçimde savunulmuştu.

107

108

MHP, ilk dönemlerinde ırkçı-Turancı ideolojiyi benimsemişse de, sonradan daha geniş seçmene
hitap edebilmek ve ülke çapında izleyicilerinin sayısını arttırabilmek amacıyla bunu resmî
doktrininden çıkarmıştı. Fakat aynı zamanda, gerek bu tür düşüncelere yakın militanlarının
beklentilerini karşılamak, gerek kendi dışındaki bazı Türkçü-Turancı çevrelerle rekabet etmek
için, yan gençlik örgütlerinin yayınlarında bu ideolojiyi kullanma yoluna gitti. Partinin
Türkçülüğü ve azınlık düşmanlığı, her şeyden önce bir siyasal taktik sorunu idi; bundan ötürü
belli bir esneklikle kullanıldı. Özellikle ulus ve mezhep farklılıklarının yoğun olduğu bölgelerde
azınlıklar (Kürtler, Aleviler vb.) komünistlerden sonra en tehlikeli düşmanlar olarak gösterilip,
Sünni ve Türk çoğunluğun ezilen yoksul kesimleri bunlara karşı kışkırtıldı. Böylelikle, aşırı
milliyetçi (hatta faşist denilebilecek) bir kitle hareketi yaratıldığı gibi, bu toplumsal kesimlerin
içinde bulundukları yoksulluğun nedenlerini ve bunun sorumlularını kavramaları engellenmiş
oluyordu.

MHP’nin milliyetçilik ideolojisi yanında gittikçe artan bir biçimde dinsel ideolojiyi de kullanmış
olduğu açıkça görülmektedir. Bir anlamda, Türk milliyetçiliği İslamcılıkla pekiştirilmişti. Bunun
nedeni, dinin Türk toplumu üzerindeki etkinliğinden dolayı halkın dinsel öğelerle yoğrulmuş bir
ideolojiye daha duyarlı olmasından ileri gelmektedir. Bunun bilincine varan MHP yöneticileri,
dinsel ideolojiyi kullanarak daha geniş bir taban elde etme yoluna gittiler. Fakat partinin
ideolojisindeki bu değişim, birdenbire ve kolay bir biçimde gerçekleşmedi: MHP içinde
hizipleşmeler oldu ve Türkeş’in 1969’da “Biz Tanrı dağı kadar Türk, Hira dağı kadar
Müslümanız. Her iki felsefe bizim şiarımızdır.”   diyerek belirttiği milliyetçilik İslamcılık sentezini

“Türk dış politikası artık… “Yurtta sulh, cihanda sulh” prensibi gibi pislik, miskinlik, korkaklık, uyuşukluk telkin eden
bir sloganın tesirinden kurtarılmalıdır… Savaş, yaşamanın ve milli hayatı idame ettirmenin tek şartıdır. Barış
antlaşmaları ise yorgun savaşçıların dinlenmesi amacıyla imzalanan vakit kazanma sözleşmeleridir — Bir Türk
milliyetçisi, barışı yeni savaşların aracı olduğu için sevebilir, aksi halde asla.» Necdet Sevinç, Ülkücü Notlar, İstanbul:
Dede Korkut Yayınları, 1975, s. 58–62.) MHP ideolojisinin emperyalist özü, kaçınılmaz olarak, yazılarında çelişkilere
yol açmıştır. Örneğin, aşağıdaki iki cümle, bir partinin aynı sayfasında yer alıyordu: «Yunanistan ile iyi komşuluk ve
ittifak münasebetlerinin gereğine inanıyoruz» ve «Türkiye’nin milli güvenlik ve çıkarları, coğrafyanın gereği Kıbrıs’ın
tamamen Türkiye’ye ait olmasını gerektirir.» (1977 MHP Seçim Beyannamesi, s. 50.)
Türkeş, Dokuz Işık, s. 41–42.
“Ticaretin gayri-millî unsurlardan arınması» zorunluluğu (MHP 1973 Seçim Bildirisi, s. 45.); «Millî devlet, devletin tek
ve aynı milletten kurulduğunu ifade eder.” (MHP El Kitabı, s. 4.)
Ülkü Ocakları Derneği Genel Başkanı Muhsin Yazıcıoğlu, şöyle yazıyordu: «Üstün ırk nazariyesine itikata göre
inanıyoruz… Türklük, din ve ırkın meydana getirdiği bir cevherdir… Ve Türk ırkı cümle ırklardan değerlidir.» (Büyük
Türk’e Hasret 27: İlk Faşizm ve Anti-Faşist Mücadele, s. 169.) Almanya’daki Türk işçilerine 1977 seçimleri öncesinde
dağıtılan bir broşürde çok daha sert bir dil kullanılıyordu: “Bu devleti Osmanlı İmparatorluğunu yıkanlar, Rum-
Ermeni-Yahudi dönmeler, Kürtler, Çerkezler, Boşnaklar ve Arnavutlardır. Sen bir Türk olarak daha ne kadar
tahammül edeceksin bu pis azınlıklara? At içinden Çerkez’i, gitsin Kafkasına, at içinden Ermeni’yi, at öldür Kürd’ü,
içinden yok et tüm Türk düşmanını.”MHP İddianamesi, s. 181.
1969 Parti Kurultayındaki bir konuşmadan. Tanrı Dağı, geleneksel olarak Türklerin kökeni addedilen Orta Asya’daki 

106

107

109

108

109

110

110



30

kabul etmeyen Nihal Atsız ve yandaşları ile “şamancılar” denen Türkçü grup partiden ayrıldılar.

MHP’nin parti amblemi olarak “üç hilal”i seçmesinde açıkça ortaya çıkan ideolojideki bu dinsel
eğilim, bazı dış görüntülerle pekiştirilmeye çalışıldı: Türkeş, Mekke’ye giderek hacı oldu ve 1977
Seçimleri öncesinde dinci çevreler içinde etkili bir kişiliğe sahip bulunan Necip Fazıl Kısakürek’in
Milli Selamet Partisi (MSP) yerine MHP’yi desteklemesi sağlandı. MHP, yeni görünümüne uygun
bir biçimde tarikatlarla da yakın ilişkiler içine girdi.  Ancak tarikatlarla, dinci çevrelerle kurulan
ilişkilerden partinin hâkim konumda kalmasına, tabanın bu grupların etkinliği altına girmesinin
önlenmesine özen gösterilmeye çalışıldı. Ne var ki MHP, giderek, seçmen tabanıyla, militan
kadrosuyla dinci bir parti görünümü kazanmaya başladı. İtiraflarda bulunmuş olan Ali
Yurtsalan, 1979 yılında tutuklu MHP’li militanlardan şöyle söz etmişti: “Kur’an-ı Kerim kursları
mecburiydi. Ayrıca İslami bilgiler, namaz vs. öğretilirdi. Cezaevlerine taş medrese denilirdi.”

MHP, milliyetçi-İslamcı ideolojisiyle gittikçe MSP’ye benzer bir parti durumuna gelmekteydi.
Fakat onu MSP’den farklı kılan önemli bir özelliği vardı: Sürekli bir biçimde kuvvete, şiddete
başvurması. Daha ileride değinileceği gibi MHP, terörü (özellikle yan örgütlerindeki ülkücü
militanlar yoluyla) uygulamakla kalmadı, ayrıca bunu ideolojisinin temel taşlarından biri
durumuna getirdi.

MHP’nin Örgütlenişi

MHP, eyleme yönelik bir örgütlenmeye gitmişti. MHP’lilerin “teşkilat” diye adlandırdıkları
örgüt, MHP İddianamesi’nde şöyle tanımlanmaktadır: “Bu teşkilatta, MHP Genel Başkanlığı,
Gençlik Kolları, bütün ülkücü dernekler ve bunların okul, semt ve mahallelerle, resmî
dairelerindeki oba teşkilatları, obaların üniteleri, yukarıdan aşağıya kademelenen askerî disiplinin
hâkim olduğu, merkeziyetçi, totaliter bir piramit oluşturmuştur.”  Örgüt içinde kararların
alınması ve uygulanması, en üst düzeyinde kendisine “Başbuğ” denilen Türkeş’in bulunduğu emir
ve komuta zinciri içinde olurdu. Bu bakımdan, MHP’nin kayıtsız-şartsız tek lider olarak görülen
Türkeş’in kişiliğiyle özdeşleşmiş bir parti olduğu söylenebilir.

1965’ten sonra MHP’nin genç militan kadrosu, parti gençlik kollarının yanı sıra, parti dışında
Ülkü Ocakları Dernekleri (ÜOD) adı altındaki yan örgütlerde yetiştirilmeye başlandı. “İktidar
okullarından geçer” görüşünü benimseyen MHP, bir yanda ÜOD’yi üniversitelerde, Genç  

Tienşan sıradağlarıdır. Hira Dağı ise, inanışa göre Cebrail’in Hazreti Muhammed’e Kur’an-ı Kerim’i vah-yetmek için
göründüğü yerdir. Türkeş ayrıca şöyle de yazmıştı: “Milliyetçiliği reddeden bir dincilik anlayışı ve İslamiyet’e düşman
bir milliyetçilik anlayışı bize yabancıdır, bizim dışımızdadır… Türklükle İslamiyet, bin yıldan beri aynı mukaddes
potada kaynaşmış, etle tırnak misali ayrılması imkânsız bir hale gelmiştir.” (Temel Görüşler, s. 180.)
MHP İddianamesi’nde, partinin dini istismar etmesinin kanıtları bulunmaktadır. Örneğin, partinin Ordu il müfettişinin
genel merkeze gönderdiği bir mektupta “Ordu il merkezinde MHP’lilerin desteğiyle Süleymancılarca bir derneğin
kurulmuş olduğu” haber veriliyordu. (MHP İddianamesi, s. 565; ayrıca s. 205, 252.) Ayrıca bkz. Binnaz Toprak, Dinci
Sağ.
Parti merkezinde bulunan bir belge şöyle diyordu: “Tarikatlarla yapılan çalışmalarda onların hepsine biz yaklaşacağız,
bizim kitlemiz bilmemeli.” (MHP İddianamesi, s. 620.)
Ali Yurtsalan, MHP Merkezindeki Adam — Ali Yurtsalan’ın İtirafı (İstanbul: Aydınlık Yayınları, 1980), s. 88.
MHP iddianamesi, s. 256. “Oba”, Orta Asya’da göçebe yerleşmelerine verilen addır.

111

112

113

111

112

113

114

114



31

Ülkücüler Teşkilatı’nı liselerde faaliyete geçirirken, öte yanda 1968’de “komando kampları” diye
bilinen yarı askerî nitelikli eğitim kampları kuruyordu.  Çeşitli tepkilerle karşılaşan MHP, 1971
darbesinden sonra bu kampları kapattı ve militanların ateşli silahlarla yapılan eğitimi, ilk önce
gizlice, ardından terörün tırmanmasıyla açıkça sokaklarda yapıldı.

ÜOD, çok hızlı büyüyüp Türkiye’nin dört bir yanına yayıldı; kesin bir rakam verilemezse de,
1970’lerin sonlarında şubelerinin 1500, üyelerinin de 100.000 dolayında olduğu belirtilmiştir.  
1978 yılında, Ankara Valiliği’nin hakkında suç duyurusunda bulunması üzerine ÜOD feshedilip
yerine Ülkücü Gençlik Dernekleri (ÜGD) kuruldu. Bu değişiklik yalnızca adli takibattan
kurtulmak için yapılmıştı; iki derneğin yöneticileri aynı kişilerdi ve ÜGD, Ülkü Ocakları
binalarında etkinlik gösterdi. 1980’de sıkıyönetim ilanından sonra ise, ÜGD kovuşturmaya
uğramamak amacıyla faaliyetlerini durdurdu. Bu kez de sıkıyönetim bölgesi dışındaki Nevşehir
ilinde bulunan Ülkü Yolu Derneği (ÜYD), 9 Mart 1980’den başlayarak ÜGD’nin görevlerini
üstlendi.

MHP, gençlikten başka kitlesel bir örgütlenmeyi sağlayabilmek amacıyla, çeşitli toplumsal
kesimleri kapsayan bir dizi (iktisadi mesleki, yerel vb.) ülkücü kuruluş oluşturmuştu. Bunların en
önemlileri Milliyetçi İşçi Sendikaları Konfederasyonu (MSK), Ülkücü Polisler Birliği (POL-BİR),
Ülkücü Kamu Görevlileri Güçbirliği Derneği (ÜLKÜM-BİR), Ülkücü Öğretmenler Birliği
Derneği (ÜLKÜ-BİR-ÖĞRET), Ülkücü Esnaf ve Sanatkârlar Derneği (ÜLKÜ-ES), Ülkücü
Köylüler Derneği (ÜLKÜ-KÖY), Ülkücü İşçiler Derneği (ÜİD), Ülkücü Maliyeciler ve
İktisatçılar Derneği (ÜMİD), Ülkücü Gazeteciler Cemiyeti (ÜGC). MHP ile bu dernekler
arasında organik bir bütünlük vardı. Ülkücü derneklerin genel başkanlarının seçilmesi ve
değiştirilmesinde tek söz sahibi olan Türkeş, bu başkanlarla belli zamanlarda toplantılar yaparak
onlara partinin buyruklarını iletirdi. Örgütü oluşturan bu kuruluşların yasal üyeleri yanında
illegal üyeleri de vardı; bu yöntemle polisin tüm üyeleri ve yöneticileri tanıması önlenmiş
oluyordu. Üstelik -ileride görüleceği gibi- gerçek isimleri bağımsız devlet güçlerini ve kamu oyunu
yanıltmak olan gizli terör örgütleri de kurulmuştu.

MHP, ülke dışında, özellikle Batı Almanya’daki Türk işçileri arasında örgütlenmeye büyük özen
gösterdi. Örgütlenmenin iki farklı biçimi ardarda burada da kullanılmıştı. İlk olarak resmî bir
biçimde partinin Avrupa örgütü kuruldu; Türkeş bu olguyu Murat 1975’te Almanya gezisi
sırasında “MHP Avrupa Teşkilatının toplantısına” katıldığını söyleyerek açıkça ortaya koydu.
Ekim 1976’da Anayasa Mahkemesinin kararı üzerine MHP, Almanya’daki örgütünü kapattığını
bildirmesine karşın, daha sonraları bu örgütün etkinliklerini illegal biçimde sürdürdüğü 

MHP Genel Sekreter Yardımcısı Nevzat Kösoğlu’nun bir demecinden. (Cumhuriyet, 5 Aralık 1977.) Partiler
Kanunu’nun komando kampları kurulmasını izin vermediği iddialarına karşılık “Türkeş şöyle demiştir: ‘Tabii ki böyle
beyan ve ihbarlara herkesin karnı tok. Komando ve judo çalışmaları için bu yıl İstanbul’da 60, Ankara’da 50, İzmir ve
Adana’da 30’ar çadır kurulmuştur… Yurdun muhtelif yerlerinde açılan kamplardan bu yıl yetişen gençlerin adedi binin
üzerindedir. Gelecek yıllar bu çalışmalar bütün yurt sathına yayılacak ve komünistlerle mason-kapitalist işbirlikçileri
korkutulan güne on binlerce genç hazırlanacaktır.’ (Komando Kampları, Milli Hareket, 27 Ekim 1968, s. 13.)
Landau, Pan-Turkism in Turkey, s. 148.
98. Bkz. MHP İddianamesi, s. 270–73, 291–313; Yurtsalan, MHP Merkezindeki Adam, s. 65–84; ülkücü militanlardan
Ferhat Tüysüz’ün itirafları, Cumhuriyet, 28 Eyül 1979.

115

115

116

116

117

117



32

saptandı. İkinci olarak, partinin bir yan kuruluşu olan Avrupa Demokratik Ülkücü Türk
Dernekleri Konfederasyonu (Türk Federasyon) 1978 yılında ortaya çıktı. MHP İddianamesi’nde,
çoğu Almanya’da bulunmak üzere Avrupa’nın çeşitli ülkelerinde faaliyet gösteren 129 derneğin
bu konfederasyona üye oldukları belirtilmektedir.

MHP’nin Avrupa’daki bu yan kuruluşlarının “teşkilât”a parasal açıdan oldukça önemli bir
destek sağladıkları bilinmektedir. Bu aralarda toplanan paraların bir kısmı Türkiye’ye
getirilirken, geri kalan Türkeş’in Almanya’daki başka hesaplarına yatırılırdı. Bir gün partinin
mallarına el konulabileceği tehlikesi göz önünde bulundurularak MHP’nin mal ve para varlığının
büyük bir bölümü Türkeş’in üzerine geçirilmişti. Böylece, zengin iş adamlarının partiye değil de
Türkeş’e para yardımında bulundukları ileri sürülerek MHP ile iş çevrelerinin ilişkisi gözden
kaçırılmaya çalışıldı.  Üyelerinden toplanan aidatlar yanında, örgütün bir başka parasal
kaynağını işletilen ticari kuruluşlar ile vakıflar oluşturmaktaydı. Bunun yanına ülkücü
militanların halktan zorla topladıkları paraları da eklemek gerekir. Dahası, MHP’nin silah,
uyuşturucu madde vb. kaçakçılığı yapan “Türk mafyası” ile ilişkileri olduğu ileri sürülmüş, fakat
bunlar açıkça kanıtlanamamıştır.  Son olarak MHP ile ülkücü dernekler arasında karşılıklı malî
ilişkilerin kurulmuş olduğunu da belirtmek gerekir. Temmuz 1985’te, MİSK’in işçilerden
topladığı paraları 1976–1980 yılları arasında özellikle vurucu güçleri besleyen ülkücü kuruluşlara
aktardığı gerekçesiyle hakkında açılan dava, bu olguyu doğrular yöndedir.

MHP’nin üzerinde önemle durduğu bir başka konu propagandaydı. Parti, bu amaç
doğrultusunda değişik kesimlere yönelik çeşitli yayınlar çıkardı. Partinin resmî organı olan
Hergün günlük bir gazeteydi. Bunun dışında bağımsız bir görünüm içinde MHP’yi destekleyen
birkaç günlük gazete ile parti ya da yan örgütler tarafından yayımlanan birçok dergi
bulunuyordu.

MHP ve Siyasal Yaşam

Türkeş’in partiyi ele geçirdikten sonra girilen ilk genel seçimlerde CKMP, geçerli oyların yalnızca
%2,2’sini alabilmişti. Partinin 1965 yılındaki bu başarısızlığının nedenleri olarak yeni yönetici
kadronun yeterince örgütlenememiş olması ve görüşlerini seçmene anlatacak yeterli zaman
bulunmaması gösterildi. Ne var ki, dört yıl sonraki seçimlerde MHP, oy oranını ancak %3’e
çıkarabildi; bununla birlikte, “millî bakiye” sisteminin kaldırılmasıyla 1965’te elde ettiği 11 

Cumhuriyet 23 Eylül 1979
MHP İddianamesi, s. 139-46.
Genel merkeze her yıl Almanya’dan 20-25 milyon lira geliyordu. (Yurtaslan, MHP Merkezindeki Adam, s. 84.)
Belirli iş çevreleriyle MHP arasındaki yakın bağlar konusunda ve Türkeş’in kişisel mal varlığı hakkında bkz. MHP
İddianamesi, s. 394 v.d.
Uğur Mumcu, çeşitli belgelere ve Stern mecmuasının 18 Ekim 1979 sayısındaki bilgilere dayanarak, bu ilişkiyle ilgili
çeşitli yazılar yayımlamıştır. Bkz. Tüfek İcat Oldu… (İstanbul: Tekin Yayınevi, 1983), s. 112–14; Silah Kaçakçılığı ve
Terör (İstanbul: Tekin Yayınevi, 1981). Ülkücü militanlardan Fazlı Devellioğlu, itiraflarında, yerleştirildiği Uluslararası
Ortadoğu TIR Şirketinin silah kaçakçılığı yaptığını ve MHP’ye yılda 500 bin lira ödediklerini ileri sürmüştür. (“Ölüm
Cezasıyla Yargılanan Bir Ülkücünün İtirafları”, Cumhuriyet, 18 Mayıs 1981.)
Hürriyet, 4 Temmuz 1985; Cumhuriyet, 5 Temmuz 1985. Bu makale yazıldığı sırada, 1980 darbesinden sonra faaliyetini
tekrar sürdürmesine tek izin verilen ülkücü örgüt MİSK idi.

118

118

119

119

120

121

122

123

120

121

122

123



33

sandalyeden 10’unu yitirerek bir tek Türkeş’i parlamentoya sokabildi. 1973’te çok küçük bir artış
sağlayan MHP büyük atılımını 1977’de gerçekleştirdi: Bir milyona yakın oy alarak 16
milletvekilliği kazandı. milletvekilliği kazandı.

Gerçekte MHP’nin siyaset sahnesinde etkin bir rol oynaması 1 Nisan 1975’te Birinci Milliyetçi
Cephe hükümetinin kurulmasıyla başladı. Adalet Partisi (AP)’nin liderliğinde kurulan bu
koalisyon hükümetinde MHP, mecliste sadece üç üyeye sahip olmasına karşın, iki bakan
(Alparslan Türkeş ve Mustafa Kemal Erkovan) ile temsil edildi. Kabinede MHP’ye verilen bu iki
koltuğun, parlamentoda değil, sokakta temsil ettiği gücün karşılığı olduğu söylenebilir. 22
Temmuz 1977’de oluşturulan İkinci Milliyetçi Cephe hükümetinde MHP, bu kez beş bakanlık
elde ederek milletvekillerinin hemen üçte birini kabineye soktu.

MHP’yi kollamasının ve ona yöneltilen suçlamalara göğüs germesinin nedeni, büyük
burjuvazinin temsilcisi olan AP’nin ülkücü gençlerden demokratik ve solcu kesimlere karşı
vurucu bir güç gibi faydalanmış olmasıydı. MHP militanlarının gerçekleştirdikleri her eylem, her
silahlı çatışma ya da cinayet, Demirel’in başkanlığındaki AP’nin işine geldi. Bu sayede AP, sürekli
olarak CHP ile devrimci güçleri suçlayıp komünizm tehlikesini gündemde tuttu ve böylece orta
sınıfları korkutup onları “güçlü bir hükümet” düşüncesine doğru yönlendirmeye çalıştı.   Ancak
gittikçe artan şiddet ortamı, iktisadi düzenden hoşnut olmayan orta sınıfların bir bölümünün
MHP’ye yönelmesini de kolaylaştırdı. Bu bakımdan, “Bana sağcılar cinayet işliyor
dedirtemezsiniz” diyen Demirel’in AP’siyle, Türkeş’in MHP’si arasında zımni bir ortaklığın
bulunduğu ileri sürülebilir. 1970 yılında İçişleri Bakanlığı ve Emniyet Genel Müdürlüğü’nce
MHP’nin “faşizan” tutumu ve eylemleri hakkında hazırlanan raporun dönemin Başbakanı
Demirel’e verilmesine karşın, MHP ile ilgili hiçbir adli kovuşturmanın açılmaması bunun açık 

Seçim sonuçları şöyle idi:

Kaynak: Milletvekili Genel ve Cumhuriyet Senatosu Üyeleri Üçtebir Yenileme Seçim Sonuçları — 5 Haziran 1977
(Ankara: Başbakanlık Devlet İstatistik Enstitüsü, 1977). § Bu seçimlerin MHP açısından bir tahlili için bkz. Nermin
Abadan, 1965 Seçimlerinin Tahlili (Ankara: Ankara Üniversitesi Siyasal Bilgiler Fakültesi Yayınları, 1966); Emin
Çölaşan, Erdinç Özçelik ve Mustafa Özcan, 1973 Seçimleri (İstanbul: Milliyet Yayınları, 1975); İlhan Tekeli ve Raşit
Gökçeli, 1973 ve 1975 Seçimleri (İstanbul: Milliyet Yayınları, 1977); Orhan Erdinç (der.), Seçim Cumhuriyet 77
(İstanbul: Altın Kitaplar Matbaası, 1977).
Birinci Milliyetçi Cephe kabinesindeki MHP’li bakanlar Alparslan Türkeş (Başbakan Yardımcısı) ve Mustafa Kemal
Erkovan (Devlet Bakanı) idi. İkinci Milliyetçi Cephe kabinesindekiler ise Alparslan Türkeş (Devlet Bakanı ve Başbakan
Yardımcısı), Sadi Somuncuoğlu (Devlet Bakanı), Agâh Oktay Güner (Ticaret Bakanı), Cengiz Gökçek (Sağlık Bakanı)
ve Gün Sazak (Gümrük ve Tekel Bakanı) idi.
Vaner, Violence Politique en Turquie, s. 16. Bir yabancı araştırmacı, şu yargıda bulunmuştur: “Türkiye’de faşist terör ne
bir sapma, ne de ikincil bir hadisedir; kapitalist sınıfın, iktisadi kaynaklarını halk kitlelerinin zararına tasarrufu
mücadelesinde gerekli gördüğünde kullanmak üzere saklı tuttuğu bir silahtır.” (A. Gil, “La Turquie: crise économique et
péril fasciste”, Le Monde Diplomatique (Şubat 1979).

124

124

Yıl Oy Sayısı Oy
Yüzdesi 

Milletvekili
Sayısı

1965 208.696 2,2 11

1969 275.091 3 1

1973 362.208 3,4 3

1977 951.544 6,4 16

125

125

126

126



34

kanıtıdır.  Daha sonra da MHP, AP tarafından iktidara ortak yapıldı.

Fakat, MHP’ye karşı takınılan bu tutumun AP içinde hiçbir tepkiye neden olmadığı
sanılmamalıdır. İkinci Milliyetçi Cephe hükümeti döneminde burjuvazinin bir kesiminin faşizan
eylemlerden ve uygulamalardan rahatsız olması üzerine, Demirel’in MHP politikasına eleştiriler
gelmeye başladı. 1977 yılı sonlarında, bazı AP milletvekili ve senatörler, “AP tabanının MHP’ye
kaydığını, böyle giderse MHP’nin AP’yi yiyip bitireceğini” ileri sürdüler.  En ağır eleştiri ise daha
sonra partiden istifa edecek olan AP İzmir İl Başkanı Kemal Serdaroğlu’ndan geldi: “Bu parti
(MHP), yeryüzünde bitmiş bir düzen olan faşizmi savunuyor. Türkeş’in fikirleri Hitler’den hiç bir
farkı yoktur… Açıkça nasyonal sosyalizmi savunuyorlar. Ülkenin bu partiden ve bu adamdan
kurtulması gereklidir.”    Bununla birlikte, bu eleştiriler parti içinde pek fazla etkili olmadı.

MHP, iktidara ortak olduğu dönemlerde, çeşitli kamu kuruluşlarını ele geçirdi ve devlet
olanaklarından büyük ölçüde yararlanmasını bildi. “Ülkücüler, bilinçli olarak Gümrük ve Tekel
Bakanlığı ile Ticaret Bakanlığı’nın hükümet ortaklığı döneminde MHP’nce alınmasından
yararlanarak, karşıt görüşün güçlenmesine engel olmaya çalıştıkları gibi, kendilerinin gereksinim
duyduğu mal ve parayı sağlamak için uygun bir ortam yaratmışlardı.”  Bundan başka, Milli
Eğitim Bakanlığı’nda üst düzeyde kadrolaşmaya gidildi ve çeşitli eğitim kurumlarının ülkücülerle
doldurulmasına çalışıldı. Ele geçirdikleri Devlet İstatistik Enstitüsü, Toprak Reformu
Müsteşarlığı gibi kuruluşlarla Tariş, Aliağa, Seydişehir gibi işletmelere MHP kendi adamlarını
militanlarını yerleştirdi.

1980’de cezaevlerinde yapılan bir ankette sağ eylemciler (yani ülkücü militanlar) arasındaki
memur oranının %14,2 olması, bu militan yerleştirme işleminde epey başarılı olunduğunu
göstermektedir . MHP’nin iktidarda güçlenip yandaşlarına eğitim ile iş ve para olanağı
sağlaması, savunduğu aşırı milliyetçi görüşün çeşitli toplumsal kesimlerin maddi yönden güçlük
içinde bulunan bireyleri üzerinde cezbedici bir görünüm kazanmasına, ülkücülüğün adeta bir
meslek haline gelmesine neden olmuştu.

132

Hükümete katılmanın, görüldüğü gibi, MHP’ye çok faydası olmakla birlikte, rahatsız edici bir
yanı da bulunuyordu. Çünkü parti, bir yandan düzene karşıt, anti-kapitalist ideolojik söylemini  

Sekiz yıl sonra, Bülent Ecevit’in başbakanlığı döneminde kamu oyuna açıklanan bu raporda şöyle denmektedir:
“MHP’nin kurduğu komando kampları, Hitler’in Nazi teşkilâtının benzeridir… Türk milliyetçiliği, Türkçülük maskesi
ile yurdumuzda tatbik edilmek istenen nasyonal sosyalizm, mevcut demokratik düzeni yıkmayı, öteden beri millî
hudutlar içinde yaşayan Türk tabiyetindeki ekalliyetleri sınır dışı etmeyi, ve başka devletlerin siyasî hudutları içinde
yaşamakta olan Türkleri yine başka devletlerin topraklarını içine alan (Turan ismi verilen) çok geniş bir toprak parçası
üzerinde birleştirmeyi öngören emperyalist ve saldırgan bir siyasettir… MHP’nin amacı, hükümeti yıpratıp iktidarı ele
geçirmek… İktidar ele geçirildikten sonra çeşitli baskı metodlarına baş vurarak nasyonal sosyalist doktrini Türkiye’de
uygulamaktır.” (Cumhuriyet gazetesinden sağlanan kopyasından.)
Cumhuriyet, 6 ve 9 Ekim 1977.
Cumhuriyet, 5 Ekim 1977.
MHP İddianamesi, s. 214.
Tariş, Ege Bölgesinde İzmir yakınlarında bir devlet işletmesidir. 1980 başlarında AP hükümeti, sözleşmeleri iptal
etmeye, sendika liderlerini işten atamağa, ve bir sağcıyı müdür atamaya kalkışınca, direnişler ve türlü baskılara sahne
olmuştu. Benzer olaylar Aliağa rafinerisinde ve Seydişhir sanayi işletmelerinde de vuku bulmuştur.
Solcu mahpuslar arasında kamu görevlilerinin oranı yalnızca %8,8 idi. (Ergül, Terör ve Şiddet, s. 121-22.)
MHP İddianamesi, s. 214.

127

127

128

129

128

129

130

131

130

131

133

132

133



35

sürdürüyor, öte yandan ise kurulu düzenin partisi AP ile koalisyonlara giriyordu. Bu çelişkinin
yine ideolojik düzeyde, yani anti-komünizme ve milliyetçiliğe ağırlık verilerek giderilmesine
çalışıldı. Örneğin Türkeş, MHP’nin Onikinci Kurultayı’nda, partinin Birinci Milliyetçi Cephe
hükümetinde yer almasını, “Partimiz komünizm tehlikesine karşı böyle bir hükümete katılma
zorunluluğu duymuştur. Asıl hedef ve amaç, kendi partimizin iktidarıdır.” sözleriyle
doğruluyordu.  MHP, 1977 seçimleri öncesinde, kendini AP’den ve diğer sağcı partilerden farklı
göstermeye dikkat etti. Bunu, gerek anti-kapitalist ideolojisine ağırlık vererek, gerek “gerçek
milliyetçilik”in tek elinde bulunduğunu ileri sürerek sağlamaya uğraştı.

Büyük bir olasılıkla, MHP’nin koalisyon ortaklarına karşı takındığı olumsuz ve eleştirel tutum,
onun 1977 seçimlerindeki başarısında belli bir rol oynadı. Parti böylece, anti-komünist ideolojiyle
koşullanmış, düzenden hoşnut olmayan bir kitleyi kendine çekmeyi başarmıştı. Seçim öncesi kimi
mitinglerde, büyük sermayenin ezdiği toplumsal kesimlere (lumpen proletelere, işçilere, esnaf ve
zanaatkârlara) “Büyük Sermaye Tahakkümüne Son” ya da “Anarşinin Kaynağı Tekelci
Sermayedir” gibi sloganlarla yaklaşması, MHP’nin bu başarısının hazırlayan taktiklerden biriydi.
İktidara olanaklarından yararlanması ve hâkim sınıflardan (oy değil, fakat) maddi destek alması,
MHP’nin 1977 seçimlerinden güçlü çıkmasının diğer nedenleridir. Fakat asıl neden, partinin
büründüğü dinsel görünümdür. 1977 seçim sonuçları MHP açısından irdelendiğinde, bu durum
açıkça ortaya çıkmaktadır.

MHP oylarının dağılımında, (MHP ve yan örgütlerinin yurda yayılışında olduğu gibi) büyük bir
bölgesel dengesizlik görülür. Kürtlerin yoğun biçimde bulunduğu bazı Doğu illerinde (Bingöl,
Bitlis, Diyarbakır, Mardin, Muş, Siirt ve Van) MHP’nin elde ettiği oy oranı ortalama %0,85’tir;
Hakkâri’de seçimlere bile katılmamıştır. Türkiye’nin gelişmiş bölgeleri olan Marmara ve Ege’de
de MHP oyları, ülke ortalamasının çok altında kalmıştır. MHP, ancak Türkiye’nin belli bir
yöresinde (İç Anadolu, Doğu Anadolu’nun Batısı ve Çukurova’nın Kuzeyini kapsayan bölgede)
seçmenin onda birinden fazlasının oyuna sahip olabilmiştir. MHP’nin %10’dan fazla oy aldığı (iki
kümede toplanabilen) 6 il şunlardır:

1.Küme: Yozgat (22,9), Erzincan (19,0), Elazığ (18,7), K. Maraş (15,5), Sivas (13,2), Erzurum
(12,8), Çorum (12,7), Gaziantep (11,1) ve Tokat (10,6).

2.Küme: Çankırı (17,0), Kırşehir (14,2), Kayseri (13,2), Niğde (13,0), Adana (11,3), Nevşehir
(11,0) ve Konya (10,7).

Birinci kümeyi oluşturan 9 il (ki bunlara %9,2’lik Malatya da eklenebilir), farklı etnik ve dinsel
(mezhepsel) grupların iç içe yaşadıkları illerdir. “Farklı mezheplerin bir arada oldukları yörelerde
din faktörünün daha belirleyici bir etken olduğu”   göz önünde bulundurulduğunda, MHP’nin
azınlıklara yönelik saldırgan Türkçü-İslamcı ideolojisiyle neden bu illerde başarılı olduğu ortaya
çıkar. Mezhep farklılığının ve çatışmasının körüklenmesiyle, “mürteci” sünni mezhebindeki 

Cumhuriyet, 18 Mayıs 1975.
1975 ara seçimlerinden sonra Ankara’da yürütülen bir araştırma, “MHP’nin yüksek gelir sektörlerinde oy alamadığını,
buna karşılık orta gelir ve düşük gelirli bölgelerden oldukça tekdüze oy aldığını” ortaya koymuştur. (Tekeli ve Gökçeli,
1973 ve 1975 Seçimleri, s. 95.)
Toktamış Ateş, 77 Seçimi Işığında MHP ve MSP’nin oy tabanı ve AP, Cumhuriyet, 9 Kasım 1977.

134

134

135

135

136

136



36

seçmenler, MSP’den önemli ölçüde kopmuş ve bu konuya daha radikal bir yaklaşım getiren MHP
çevresinde toplanmışlardır. MHP’yi bu yörede başarıya götüren en önemli etken, MSP’nin
“uzlaşmacı” tutumuna karşılık MHP’nin “iç düşmanlar”a (Komünist-Alevi-Kürt) yöneltilmiş
saldırgan ve bağnaz dinsel ideolojiyi kullanmasıydı.

İkinci kümede, Adana dışındaki 6 ilin tümü, Orta Anadolu’da bulunmakta ve kırsal bölgelerde
durgun bir toplumsal yapı göstermektedirler. Buralarda halkın, özellikle köylü kesiminin tutucu
dinsel ideolojiye çok duyarlı olduğu bilinmektedir. Birinci kümede bulunan Yozgat ile Çorum’un
da aynı niteliklere sahip olduklarını belirtmek gerekir. MHP, bu illerde de, 1973’te MSP’nin aldığı
oyların bir kısmını kendi üzerine çekmeyi başarmıştır. Seçmen, iki dinci parti arasında daha
dinamik, daha güçlü ve sola karşı daha kökten olanı yeğlemiştir. MHP’nin dinci bir parti
görünümüne bürünmesi ile seçimlerdeki başarısını arttırması arasındaki nedensellik ilişkisine bir
başka örnek de Bingöl ilindeki durumdur: 1977 seçimlerinde il merkezinden ancak 464 oy (%2,4)
alabilen MHP, Kürtlerin yoğun olduğu bu yörede Türkçülüğünü terk edip tarikatlarla ve
şeyhlerle işbirliğine girmesi üzerine 6 ay sonraki yerel seçimlerde Bingöl belediyesini ele geçirmişti.

MHP, seçim sonuçlarını önemser görünmekle birlikte bu yolla iktidara gelemeyeceğini hiçbir
zaman gözden kaçırmadı. Üstelik, 1977 seçimlerinde görüldüğü gibi, Türkiye’nin gelişmiş
yörelerinde başarılı olamayarak buralarda faşizme özgü bir taban oluşturamamış ve özellikle
dinci-gerici çevrelerden gelen oylarla yetinmek zorunda kalmıştı. Seçim sandıklarından çıkan
oylarla değil de, silahlı militan gruplarına sahip olmakla güçlü olunacağı anlayışını 1985’ten beri
sürdüren MHP, oluşturduğu ülkücü kadrolarla Türkiye’de terörün tırmanmasında baş rol
oynayanlardan biri oldu.

MHP ve Terörizm

MHP, özellikle yan kuruluşlarında örgütlenmiş genç militanlara yönelik bir biçimde, gücü ve
güçlü olmayı savundu; buradan da hareketle şiddet kullanmanın övgüsünü yaptı. Örneğin MHP
Gençlik Kolları Genel Başkanı Türkmen Onur, seçimlerden önce 3 Haziran 1977’de radyoda
yaptığı konuşmada, ülkücü gençlerin komünistlere karşı verdikleri mücadelede 110 şehit
verdiklerini belirttikten sonra, MHP’yi “ürkeklerin değil, erkeklerin partisi” olarak
tanımlamaktaydı.  Bunun yanında, aşırı milliyetçi yayın organları, ülkücülere “döğüşe koşunuz…
döğüşeceksiniz” diye çağrıda bulunmakta ve karşıt görüşlülere “… o gün, topunuzun bir tek
hamam böceği kadar bile hükmü olmayacak” diye tehditler savurmaktaydı.  Türkeş de açıkça
“patlama noktasına erişmiş, patlama noktasını aşmış” bulunduklarını ve “hainlerle birlikte
onların kışkırtanların da kafalarında ezileceğini” dile getirmekteydi.

Mehmet Ali Ağaoğulları, L’Islam dans la vie politique de la Turquie (Ankara: Ankara Üniversitesi Siyasal Bilgiler
Fakültesi Yayınları, 1982), s. 329-30.
1960’lı yılların sonlarında başlayan şiddet, 1969’da 9, 1974’te 27, 1977’de 319, 1979’da 1362 ve 1980’de 2206 kişinin
ölümüne neden oldu. (Ruşen Keleş ve Artun Ünsal, Kent ve Siyasal Şiddet, Ankara: Ankara Üniversitesi Siyasal Bilgiler
Fakültesi Yayınları, 1982, s. 35.)
Türkmen Onur’un bir konuşmasından: 1977 Genel Seçimi Radyo Konuşmaları, s. 47-49.
Bkz. Devlet, 230 (1974); Bozkurt (Mart 1974); zikr. Muammer Aksoy, “Tırmanan Faşizm ve Gerçekler”, Cumhuriyet,
28 Nisan 1976.
MHP On İkinci Kurultayındaki konuşmasından: Cumhuriyet, 18 Mayıs 1975.

137

137

138

139

140

141

138

139

140

141



37

Örnekleri kolayca çoğaltılabilecek olan, MHP’nin işlediği bu “zora başvurma-şiddet kullanma”
olgusu, yalnızca iktidarı ele geçirmek için kullanılan bir yöntem olmaktan çıkmış ve partinin
ideolojik söylemi durumuna gelmiştir. MHP, seçmen kitlesine yönelik olarak özellikle dinsel
ideoloji kullanırken, militan kadrosuna şiddeti adeta övgüyü içeren ideolojik söylemiyle yaklaşıp
onu belli hedeflere doğru yöneltti. Kullanılan şiddet, dolayısıyla yaratılan terör, sürekli bir
biçimde “komünizm tehlikesi” öne sürülerek kamu oyunda meşrulaştırılmaya çalışıldı. Bu
meşrulaştırma işleminde MHP, milliyetçilik duygularından da faydalanma yoluna gitti. 1975
yılında Türkeş, şunları söylemekten kaçınmıyordu: “Gençlerin elinde tabanca olabilir. Biz silah
sevgisine sahip bir milletiz. Hangimizde silah yok ki? Ülkücü, ihtiyaç duyarsa millî silahını
kullanır. Çoğu Karadeniz yapısı veya Makine Kimya ruhsatlı silahlardır bunlar.”

Bundan başka, MHP’liler, sık sık şiddet yoluyla devlet güçlerine yardımcı olduklarını ileri
sürüyorlardı. Böylece bir ikinci amaç güdülerek, devletin güçsüzlüğü vurgulanıp, kamu oyunda
bir iktidar boşluğu olduğu kanısı yaratılmaya çalışılıyordu. MHP’nin tüm bu şiddeti
meşrulaştırma işlemleri yeni şiddet eylemlerinin teşvik edici bir işlev görmüştür. Her şiddet eylemi
de MHP’nin şiddetin övgüsü üzerine kurulu ideolojisini yeniden üretmesine katkıda bulunmuştur.

MHP tarafından komando kamplarında yetiştirilip ülkücü derneklerde örgütlenen gençlere, ilk
önceleri “komando” adı verildi. Daha sonraları “komando” sözcüğünün gerek dış kaynaklı
oluşu, gerek kamuoyunda olumsuz bir tepki yaratması sonucu, gençlerin “Bozkurtlar” ya da
“Ülkücüler” diye adlandırılması yeğlendi. Partinin vurucu güçleri olan ülkücüler, genellikle
sosyo-ekonomik ve psikolojik eziklik içindeki gençlerden oluşuyordu. İçlerinden çoğu, köyden
büyük kentlere gelmiş ve bir kültür şoku yaşayıp kente uyum sağlayamama sorunuyla
karşılaşmıştı.  İşte, özlemleriyle beklentilerini gerçekleştirme ve kişilik sorununu çözebilmek için
bir lider otoritesiyle bir grup dayanışmasına gereksinme duyan ve ezikliklerini başkaları (iç
düşmanlar) üzerinde şiddet kullanarak bastırma yoluna giden bu gençler, kolayca ülkücü
dernekler içine çekilip “endoktrine” ediliyordu. Ülkü Ocakları Derneği’nin 1977 yılında
hazırladığı bir raporda bu olgu açıkça ortaya konmaktaydı: “Toplum içinde kendini yalnız
hisseden ve dayanacak bir çevre arayan kişiler ve toplum içinde horlanan aşağılanan kişiler bir
teşkilât içinde yer alıp, onun gücüne ve dayanışmasına ortak olmak isteyebilirler. Yöneticiler bu
konuda hassas davranmalı ve bu tip kimseleri teşkilât bünyesinde bulunsun veya bulunmasın
milletimizin menfaatleri doğrultusunda kanalize etmesini bilmelidir.

Ülkücü gençlerin MHP onayı ve desteği ile uyguladıkları şiddetin birkaç evreden geçtiği
görülmektedir. 1974’e değin şiddetin uygulama alanı üniversite ve yüksek okullar, hedef ise
“devrimci” gençlerdi. CHP’nin MSP ile iktidara gelmesinden sonra ülkücü militanların
saldırganlığı (“devrimci” gençler dışında) CHP’lilere birlikte DİSK ve TÖB-DER gibi “solcu” 

Örneğin: “Ülkücü gençlik komünistlere karşı çıkmıştır, devletin yıkılmasını önlemiştir. Silahlı çatışmaları ilk başlatanlar
komünistlerdir.” (MHP 1973 Seçim Bildirisi, s. 31.)
Uğur Mumcu, “Titre ve Dön”, Cumhuriyet, 25 Aralık 1975.
Örneğin, MHP Gençlik Kolları Kurultayı şu kararı almıştı: “Kanun hâkimiyetini yetkililerce sağlanamadığı takdirde,
onun bugüne kadar olduğu gibi bundan sonra da Milliyetçi Hareket yüklenecektir.”
Daha geniş bilgi için bkz. Ergil, Terör ve Şiddet, s. 112-67. Ankara cezaevlerindeki ülkücü sanıkların %67’si kırsal
kökenliydi ve %44,9’u yirmi yaşın altındaydı. (Keleş ve Ünsal, Kent ve Siyasal Şiddet, s. 65.)
Kültür Komitesi Başkanlığının Eğitim Faaliyetleri Üzerine» başlıklı rapordan zikr. MHP iddianamesi, s. 163–64.

142

142

143

144

143

144

145

145

146

146



38

tanınan meslek kuruluşlarının üyelerine yöneldi.

Daha sonraları, karşıt görüşlülerin “beyin takımı” hedef alınarak namluların ucu tanınmış
gazetecilere (Abdi İpekçi gibi), sendikacılara (Kemal Türkler gibi), üniversite öğretim üyelerine
(Cavit Orhan Tütengil, Ümit Doğanay, Bedrettin Cömert, Bedri Karafakıoğlu, Necdet Bulut
gibi), parti liderlerine (Mihri Belli gibi) v.b. çevrildi. Terör odaklarının üzerine giden Ankara
Savcı Yardımcısı Doğan Öz ile Adana Emniyet Müdürü Cevat Yurdakul’un öldürülmeleri ise,
bağımsız devlet görevlilerine gözdağı vermek amacını taşıyordu. Bunun yanında, tüm ülkede bir
yılgınlık ortamı yaratmak ve “kurtarılmış bölgeler” oluşturmak amacıyla kitleler üzerinde terör
estirilmeye başlandı. 1978’de Malatya, Sivas ve Kahramanmaraş’ta, 1980’de Çorum ve diğer bazı
kentlerde dinci-gerici çevreler, Alevilere ve “solculara” (bunlara CHP’liler de dahil) karşı (“bir
soykırıma”) kışkırtılarak, teröre kitlesel bir boyut kazandırıldı.

Dışarıda estirilen şiddet, örgüt içinde de bir dereceye kadar geçerli kılınmıştı. Örgüt üyelerine,
buyruklara uymayanların cezalandırılacakları ve “teşkilâttan ayrılmanın olanaksız olduğu” sık
sık yinelendi. Türkeş, 1973 yılında bunu açıkça ilân etmişti: “Emanet olan davayı kucakladım.
Hiçbir şeye aldırmadan yürüyorum. Beni takip edin. Geri dönersem vurun. Davaya katılıp geriye
dönen herkesi vurun.”   Bayram kutlama kartlarının üstüne basılarak binlerce gence bir
emriname gibi dağıtılan bu sözler örgüt içinde çeşitli yollarla büyük bir etkinlik kazandırıldığı,
sonradan itiraflarda bulunmuş bazı ülkücü militanlar tarafından açıklanmıştır.

Silahlı, bombalı eylemlere girişen ülkücü gençlerin parti yönetimi tarafından yönlendirildiğini ve
korunduğunu gösteren çeşitli belgeler, MHP İddianamesi’nde yer almaktadır. Silahlar genellikle
MHP il ve ilçe binalarında saklanmaktaydı; bir saldırı için saptanan vurucu timler silahlarını
buralardan sağlamakta, eylem bittikten sonra da geri getirmekteydiler. 12 Eylül 1980’den sonra
arama yapılan MHP Genel Merkezi ile il ve ilçe binalarında çok sayıda ateşli silah ve bomba
bulunmuştu.  Bundan başka, ülkücülerin “sıradan” (yani, tanınmamış, yerel kişilerin dövülmesi
ya da öldürülmesi gibi) eylemlerde merkezden bağımsız hareket ettikleri ve hatta Türkiye’de
terörün hızla tırmanmasıyla birlikte tabanın denetlenmekte zorluk çektiği bazı gözlemciler
tarafından ileri sürülmüştür. Bir başka iddia da, merkezde tam bir birlik bulunmadığı ve Taha
Akyol ile (1980’de solcu militanlarca öldürülen) Gün Sazak gibi üst düzey yöneticilerden oluşan
bir grubun yoğun terör politikasına karşı çıktığıdır.

MHP’nin orduya sızdığı ve ülkücülerin Silahlı Kuvvetler’deki yandaşları vasıtasıyla askerî silah
ve bomba kullandıkları bilinmektedir. MHP, Silahlı Kuvvetler karşısına alabilecek
davranışlardan özellikle kaçınmıştı. Bu bağlamda, partinin 16 milletvekilinden 4’ünün emekli 

Adana’da CHP üyesi bir işçinin öldürülmesi üzerine Türkeş şöyle bir yorum yaptı: «Biz Adana’da işçi Hüseyin’i neden
öldürelim? Eğer öldürmek istense sıra Hüseyin’e ne zaman gelir?» (Cumhuriyet, 9 Mart 1975.) Böylece Türkeş, dolaylı
biçimde, tanınmış kişilerin hedef alındığını belirtiyordu.
Devlet, 204 (1 Ekim 1973). Benito Mussolini’nin de benzer bir demeci olduğu bilinir. Bkz. Richard Coller, Duce: the
Rise and Fall of Benito Mussolini (Londra: Collins, 1971), s. 91.
MHP İddianamesi, s. 540, 552, 623–27. Terörizmin kitlesel boyutlara erişmesinden önce, Cumhuriyet’e 1969’da verdiği
bir demeçte, Türkeş taktiklerini kendileri tarafından hazırladıklarını, komandoların ise bunları uyguladıklarını
açıklamıştır. Bkz. Aksoy, Tırmanan Faşizm ve Gerçekler, Cumhuriyet, 25 Nisan 1976.

147

147

148

148

149

149



39

subay olduğunu ve yöneticiler arasında asker kökenli kişilerin önemli bir yer tuttuğunu belirtmek
gerekir. 12 Mart 1971 Muhtırası’nı büyük bir coşkuyla karşılayan MHP, bu dönemde askerlerle
iyi bir ilişki içine girmeye çalıştı.  MHP’nin 1973 yılındaki bir propaganda kitapçığında “ülkücü
gençliğin 12 Mart Muhtırası ile vazifesini şerefli Silahlı Kuvvetler’e devrettiği” açıklanıyordu.

26 Aralık 1978’de Ecevit hükümetince ilan edilen sıkıyönetimle birlikte ülkücüler, MHP Genel
Merkezi’nce saptanan yeni bir strateji uygulamaya koyuldular. “Silahlı eylemlerden elden
geldiğince kaçınmak” biçiminde özetlenebilecek bu strateji, “teşkilat” askerlerin tepkisini
ülkücülerin üzerine çekmemeye özen gösterdi. ÜGD örgütünün dağıtılması, sıkıyönetime
yardımcı olmak biçiminde kamuoyuna tanıtıldı. Dönemin ÜGD Genel Başkanı Şevket Çetin, bir
genel yönetim kurulu toplantısında sıkıyönetimin değerlendirmesini şöyle yapıyordu: “Başbuğ’un
bize bildirdiğine göre sıkıyönetim bize karşı ilan edilmiştir. Eylemlere devam edersek çökebiliriz.
Bunun için her türlü eylem kesinlikle yasaklanmıştır. Siz bunun denetimini yapacaksınız. Böylece
bize karşı ilan edilen sıkıyönetim komünistleri ezmek zorunda kalacaktır. Tüm silahlar ve çeşitli
malzemeler hemen ortadan kaldırılmalı, hatta gömülmelidir.”  Fakat eylemler, güvenlik
güçlerinin yanıltılması amacıyla kurulan ETKO (Esir Türkleri Kurtarma Ordusu), TİT (Türk
İntikam Tugayı) gibi paravan örgütler tarafından yürütüldü.

12 Eylül 1980 askeri darbesinin ardından diğer tüm siyasal partiler gibi MHP’nin de faaliyette
bulunması yasaklandı; 16 Ekim 1981’de Millî Güvenlik Konseyi kararı ile parti kapatılıp
mallarına el kondu. 29 Nisan 1981 tarihinde MHP hakkında “Anayasal düzenin, Cumhuriyetçilik
ve demokrasi prensiplerine aykırı olarak, devletin tek bir kişi tarafından yönetilmesi amacına
yönelik değiştirilmesine zor yoluyla kalkışmak; Türkiye ahalisini birbiri aleyhine silahlandırarak
toplu kıyıma yönlendirmek, toplu kıyıma neden olmak, bu cürümlere katılmak; TCK’nın 149. ve
146. maddelerinde yazılı cürümleri işlemek için silahlı cemiyet oluşturmak” vb. iddialarıyla kamu
davası açıldı.

Sonuç

Türkiye’de aşırı milliyetçilik, yüz yıl boyunca çok değişik evrelerden geçmiş ve 1970’li yıllarda
faşist bir hareket niteliğine bürünmüştü. Franco’nun “Ordu-Kilise-Parti” üçleminden etkilenmiş
olan aşırı milliyetçiliğin partisi MHP, iktidara gelebilmek için kesinlikle Silahlı Kuvvetler’i
kazanmayı ve onun aracılığıyla ülke yönetimini ele geçirmeyi amaçlamıştır. “Ordu içindeki bir
gruba bel bağlayarak ve sürekli olarak askerlerin müdahale etmesini isteyen MHP, çeşitli
etkenlerin yardımıyla 1980 askeri darbesini tahrik etmeyi başardı. Bununla birlikte, her ne kadar

Gerçekten de MHP militanlarının ve taraftarlarının bu dönemde silah taşımakta kullanılan “Kontr-Gerilla” örgütünde
etkili oldukları ileri sürülmektedir. 1974’te MSP’li Gençlik ve Spor Bakanı Muslihittin Yılmazmehmetoğlu bu olguyu
şöyle açığa vurmuştu: “İster komando, isterse ülkücü gençlik olsunlar, beni karşılarında bulacaklardır. Zannetmeyin ki
1971’den sonra tezgâhlandığı gibi devletin zabıta kuvvetlerini de arkalarına alıp diğer tarafı ezebileceksiniz.”
(Cumhuriyet, 1 Mayıs 1974.)
MHP 1973 Seçim Bildirisi, s. 32.
Yurtdışından, MHP Merkezindeki Adam, s. 76.
A.g.e., s. 79–80. Ülkücü militanlardan Mustafa Pehlivanoğlu, bu örgütlerin merkez tarafından kendini gizlemek
maksadıyla öne çıkarıldığını doğrulamıştır. (MHP İddianamesi, s. 591.)
Cumhuriyet, 30 Nisan 1980.

150

150

151

151

152

153

152

153

154

154



40

ideolojisi iktidarın yeni sahiplerinin Kemalizme otoriter, baskıcı ve milliyetçi bir nitelik veren
anlayışıyla birçok noktada kesişiyor ise de, MHP bu darbeyi kendi amaçları doğrultusunda
yönlendirmede başarılı olamadı; ancak bu yakınlık, onun baskılardan görece olarak uzak
tutulmasını sağladı.”

“Türkeş ile arkadaşlarının 163 avukatının ortak imzasıyla hazırlanan ve 4 Ekim 1982’de askerî
mahkemeye sunulan dilekçede “MHP’nin seçim beyannamesindeki istekleri hakikat oldu…
Alparslan Türkeş ve lideri bulunduğu MHP’nin tutum ve davranışları bugün fiilen
uygulanmaktadır” denerek sanıkların salıverilmesi isteniyordu.

Gerçekten kafalarına aşırı milliyetçilik ideolojisi aşılanarak şiddet eylemlerine yöneltilmiş gençler
ağır cezalara çarptırılırken, bu işi tezgâhlayan MHP’li liderler arka arkaya serbest bırakıldılar;
son olarak 1985 yılı başında Türkeş’in de salıverilmesiyle MHP davasında tutuklu sanık kalmadı.
Bu makale yazıldığı sırada bazı MHP taraftarlarının ya da en azından aşırı milliyetçi ideolojiye
yatkın kişilerin çeşitli sağcı partiler içinde yer aldıkları bilinmekteydi. Bundan başka, Milliyetçi
Demokrasi Partisi’nin 13-14 Temmuz 1985 tarihlerindeki büyük kongresinde, Savcı Doğan Öz’ü
öldürmek suçuyla yargılanıp delil yetersizliğinden dolayı serbest bırakılan İbrahim Çiftçi
liderliğindeki bir grup gencin 1970’lerin sloganlarıyla bir çeşit gövde gösterisi yapmaları, aşırı
milliyetçi militanların yeniden kıpırdanmaya başladıklarını göstermektedir.

Cumhuriyet, 5 Ekim 1963156

155

156



Populism or Radicalism?
Popülizm mi Radikalizm mi?

Prof. Dr. Süha ATATÜRE
 

Gönderilme Tarihi: 27 Kasım 2025                                  Kabul Tarihi: 26 Aralık 2025

ÖZET

Bu makale, popülizm kavramını siyaset bilimi çerçevesinde teorik düzeyde ve uygulama örnekleriyle ele almaktadır.
Kavram, tanımı, temel özellikleri ve sınırları üzerinden incelenmekte, popülizmi siyasetin bir türevi olarak
konumlandırırken popülizm ile radikalizm arasındaki ilişkiyi açıklamaktadır. Makalenin, kavramsal çerçevesi,
devlet-iktidar-toplum ilişkisi üzerinden kurulmuştur. Bu bağlamda, tarihsel olarak devlet, maddi güçlerini hukuksal
ve yönetsel aygıtlarla toplumsal güçleri belirli rasyonaliteler doğrultusunda denetim altında tutmak ister. Devlet bunu
belirli bir yönetim mantığı üreterek sağlar. Bu çerçevede makale Gramsci'nin "rıza" kavramı ve Foucault'nun "bilgi
üretimi olarak iktidar" fikrinin, popülist iktidar uygulamalarını ve temsilî boyutlarını belirli demokratik bağlamlarda
açıklamakta yetersiz kalabileceği, ancak Foucault’nun “yönetimsellik” kavramının, (governmentality) devletin bu
baskı ve şiddet uygulayan bir egemenlik aygıtı olmaktan çıkabileceğini değerlendirmektedir. Auctoritas (otorite
ilkesi) ve potestas (iktidarın kullanımı) arasındaki ayrım, Montesquieu'nün kuvvetler ayrılığı ilkesiyle birlikte
incelenerek, demokratik ve demokratikleşme sürecindeki rejimlerde popülist liderlerin toplumsal ve siyasal süreçlere
etkileri tartışılmaktadır. Son olarak makale, dünya sisteminin neden ulus devletten demokratik devlete
evrilemeyişinin üç temel nedeni üzerinde durarak bunları; Genişlemiş Ölçek, Obez Ulus-Devletler ve Kusurlu
Tasarımlar şeklinde belirtmektedir.

Anahtar Kelimeler: Otorite, Obize state, Gramsci, Governmentality, Foucault.

ABSTRACT

This article examines the concept of populism within the framework of political science, addressing it at both the
theoretical and empirical levels. The idea is analyzed in terms of its definition, core characteristics, and conceptual
boundaries, positioning populism as a derivative phenomenon of politics while exploring its relationship with
radicalism. The article's conceptual framework is structured around the state–power–society relationship. In this
context, the state has historically sought to keep social forces under control by employing its material power through
legal and administrative apparatuses in line with specific rationalities. The state achieves this by producing a
particular logic of governance. Within this framework, the article argues that Gramsci’s concept of “consent” and
Foucault’s notion of “power as the production of knowledge” may be insufficient to fully explain populist
governance practices and their representational dimensions in specific democratic contexts. By contrast, Foucault’s
concept of “governmentality” is assessed as providing a more suitable analytical framework for understanding how
the state may move beyond being merely an apparatus of domination based on coercion and violence. The distinction
between auctoritas (the principle of authority) and potestas (the exercise of power) is examined alongside
Montesquieu’s doctrine of the separation of powers to discuss the effects of populist leaders on social and political
processes in democratic and democratizing regimes. Finally, the article addresses three fundamental reasons why the
world system has failed to evolve from the nation-state toward the democratic state: Expanded Scale, Obese Nation-
States, and Flawed Designs.

Keywords: Authority, Obize state, Gramsci, Governmentality, Foucault. 

41

Bu yazıya atıfta bulunmak için: Atatüre, S. (2025). Populism or Radicalism?, Oditoryum Eleştirel Sosyal Bilimler
Dergisi, 4(7), Ss. 41-57. ISSN: 2980-0439.
İstanbul Gedik Üniversitesi, Siyaset Bilimi ve Uluslararası İlişkiler, suha.atature@gedik.edu.tr, ORCID: 0000-0003-
1683-5224.

1

2

Tartışma

1

2



State, Authority, and Power

At first glance, the state appears to be a structure that exists for its people. However, historical
experience shows that over thousands of years, states have largely failed to fulfill this seemingly
simple purpose. Rather than serving the public, the state has primarily acted out of a drive for
self-preservation. This instinct for self-protection has led the state to establish control over society
-and thus over social forces- and, when such control has failed, to resort to coercion or violence
through its material power.

These material powers generally include the armed forces, the police and gendarmerie, the state’s
local extensions, instruments of economic intervention, and the state bureaucracy. Social forces,
by contrast, refer to the public sphere encompassing individuals, groups, civil and non-civil
society, and are shaped by economic, political, or ideological differences that transcend class
systems. For this reason, social forces lie beyond the direct reach of material power. Society
produces both individual and collective power through ideas and actions (Atatüre, 2016).

While the sovereign state seeks to keep material power under government control, it
simultaneously attempts to establish a mechanism capable of fully controlling social forces. In
anti-democratic and hybrid regimes, this desire for control increasingly turns into a “state
obsession.” When this obsession becomes intertwined with coercive force, ideology and theory
emerge as two fundamental determinants in political decision-making processes. Schevill (1941)
argues that in the nineteenth century nationalism replaced religion as the dominant ideological
framework; nevertheless, both nationalism and religion have continued to exert influence over
political decision-making. Similarly, Adorno (1967) warned against underestimating nationalism
and described the phenomenon of new nationalism as a “pathological” development.

Beyond ideology, the second factor shaping political decisions is theory. Because theories are
grounded in scientific foundations, they tend to adapt to changing conditions as political and
social understanding evolves. Unlike ideologies, theories are not dogmatic and cannot resist
change. They derive their strength precisely from this adaptability—from their capacity to grow
by adopting new frameworks—and it is from this quality that their influence on political systems
stems.

Accordingly, the state is not merely an apparatus that organizes, directs, and controls material
power; it also functions as a regulatory mechanism that steers social forces toward desired
ideological patterns (Atatüre, 2016). In this context, Gramsci (2000) emphasizes that the state
maintains its dominance not only through an “apparatus of coercion” but also through
ideological hegemony. Power is exercised not solely through repression and violence, but also
through cultural and ideological institutions that produce social consent. In short, the state
claims to govern society through various forms of power.

42

Tartışma



Within this framework, Foucault’s concept of governmentality further clarifies the issue. In his
discussions of governmentality, Foucault refers to a typical assemblage that enables the
implementation of modern political thought and action; he calls this assemblage
“governmentality.” According to Foucault, governmentality comprises the totality of institutions,
procedures, analyses, modes of thinking, calculations, and tactics that enable the exercise of
power. The concept of governmentality suggests that the state can move beyond being a purely
coercive and violent apparatus of domination to become a form of power that governs through
these mechanisms. In this sense, power operates not only through the control of material
resources but also through the establishment of regimes of knowledge that determine how social
processes are perceived, organized, and directed (Foucault, 1979, p. 87).

However, in my view, what must primarily be recognized in Foucault’s understanding of
governmentality are its historical foundations in the sixteenth, seventeenth, and eighteenth
centuries. For Foucault, Machiavelli, Montesquieu, and Clausewitz constitute a tripartite point
of intersection. In each of these thinkers, issues such as the dissolution of feudalism, the effects of
revolution and Napoleon, the limitation of the powers of rulers, or—particularly in Clausewitz—
the centralization of the state, the establishment of state–society relations, or the regulation of
relations among powers are central concerns. At this point, Foucault poses the following
questions: How will the state govern the people? The state does not need the people’s consent to
rule them; the real issue is with what means, through which mechanisms, and in what manner the
people are governed (Foucault, p. 89).

Undoubtedly, Foucault’s concept and approach of governmentality are of great importance.
Nevertheless, his assertion that the state does not need the consent of the people to govern is
debatable. For when we consider how power governs the people, a fundamental question arises: 

Why do governments seek the consent of society, and how do they obtain it? Two main reasons
can be identified. First, those in power often believe that they still have unfinished tasks and that
no one else can accomplish them; this reflects the leader’s ambition and sense of indispensability.
Second, governments desire to transform society in accordance with their own ideological
frameworks. At this point, populism emerges as an exemplary technique that can be applied
alongside Foucault’s proposals.

Generally, the continuity of power takes priority over ideological transformation. Since these two
conditions are interdependent, they create a constant field of tension between government and
society. In democratic systems, the desire to maintain power is relatively complex due to
constitutional and legal constraints, as well as the advanced scientific, artistic, democratic, and
cultural capacities of open societies (Popper, 1989, pp. 164–175). By contrast, in systems that
have not democratized, this process is relatively more straightforward due to the weakness of the
rule of law and the principle of separation of powers. In such regimes, rulers may find various
ways to extend their terms in office, reshape society according to their intentions, or implement 

43

Tartışma



changes through coercion and repression. Under these conditions, neither public consent nor the
rule of law is considered necessary.

In this context, Chinese President Xi Jinping and Russian President Vladimir Putin represent
non-democratic models. At the same time, in twenty-first-century Turkey and the United States,
despite liberal-democratic frameworks, the insistence of President Erdoğan and President Trump
on remaining in power reflects the same tendency in different contexts.

In advanced democratic societies, however, voter behavior tends to move away from ideological
loyalty toward value-oriented participation, in which issues such as environmental protection and
human rights come to the fore. Consequently, for governments to gain social consent, they need
only inspire trust and demonstrate persuasive maturity. When democratic, humanist, and
universal values are at stake—and when power promises to protect these values—society may
voluntarily grant its consent; otherwise, it resists. Therefore, governments can neither sustain
authority through coercion nor impose ideological restructuring, because coercion becomes
neither necessary nor feasible.

In summary, Gramsci’s concept of consent is more applicable to non-democratic and hybrid
regimes, where government authoritarianism weakens society’s capacity to resist. Foucault
(1977), by contrast, arrives at a similar conclusion through a different path. In Discipline and
Punish, he conceptualizes power not merely as a repressive mechanism, but as a productive force
that shapes individual and collective behavior through the production of knowledge and
discourse. Foucault’s argument is grounded in the relationship between prisons, prisoners, and
power, and suggests that power regulates behavior by producing knowledge within institutions.

While this approach convincingly explains developments in the eighteenth, nineteenth, and
twentieth centuries, its applicability to the twenty-first century—when prisons are increasingly
treated as spaces of education or knowledge production—is debatable. Moreover, when
Foucault’s understanding of “knowledge and discourse” as instruments of power is regarded as a
variant of Gramsci’s concept of “consent,” its contemporary validity becomes questionable. For
this reason, both Foucault’s theory of knowledge/discourse production and Gramsci’s notion of
social consent may be considered overly optimistic when applied to the realities of the twenty-first
century. By contrast, Foucault’s concept of governmentality offers a more defensible analytical
ground.

Burchell, Gordon, and Millar note that between 1970 and 1984, Foucault delivered 13 annual
lecture courses at the Collège de France and that he elaborated the concept of governmentality in
his 1979 and 1980 lectures. Foucault understood the term “government” in both a narrow and a
broad sense; in its wider sense, it refers to the conduct of conduct, that is, the management of
behavior. Foucault defines “government” as an activity aimed at shaping, directing, or
influencing the conduct of one or more individuals. 

44

Tartışma



Foucault uses the term “rationality of government” almost synonymously with the “art of
government.” He treats government as an activity or practice, and the arts of government as the
ways of knowing what this activity consists of and how it can be carried out. Accordingly, the
rationality of a government signifies a way or system of thinking about the nature of governing
practice (who can govern? what is government? what or who is governed?). This system renders a
particular form of governing both conceivable and practicable for those who exercise it and for
those upon whom it is exercised. In this sense, governmentality refers to the totality of
institutions, procedures, analyses, modes of thinking, calculations, and tactics that enable the
exercise of power. Undoubtedly, this approach also explains the mechanisms by which the state's
material power governs social forces. Populism constitutes one of these mechanisms.

In summary, Gramsci’s concept of consent is more applicable to non-democratic and hybrid
regimes, where government authoritarianism weakens society’s capacity to resist. Foucault
(1977), by contrast, arrives at a similar conclusion through a different path. In Discipline and
Punish, he conceptualizes power not merely as a repressive mechanism, but as a productive force
that shapes individual and collective behavior through the production of knowledge and
discourse. Foucault’s argument is grounded in the relationship between prisons, prisoners, and
power, and suggests that power regulates behavior by producing knowledge within institutions.

Expanded Scale – Obese Nation-States – Flawed Designs: A Conceptual Framework

Over the past two decades, there is a concept I have frequently emphasized in my work: the
democratic state. The democratic state represents the stage that follows the nation-state in the
historical evolution of the state. After the phases of the early state, city-state, feudal state,
absolutist state, national state, and nation-state, the democratic state ultimately emerges. As the
characteristics of the state have changed from its early forms to the present, its conceptual
definition has also been reformulated; in each historical period, it has taken on a different form
on the political stage. Just as there was once an evolution from the national state to the nation-
state, signs began to appear in the final quarter of the twentieth century suggesting that the
nation-state would, in turn, evolve into the democratic state.

This transformation did not occur under the guidance of a particular will or authority; rather, it
emerged as a natural process driven by changing economic structures, advancing technologies,
and the pressures exerted by societies resisting political authority. Revolutions, major wars,
political and scientific transformations, social movements, and mass uprisings played decisive
roles in shaping the state. Yet from the 1970s onward, the neo-realist and neo-liberal political–
economic structures of globalization, when combined with racism, religion, and nationalism,
increasingly pushed governments toward more repressive and anti-democratic tendencies.

The expectation, however, was the opposite: a transition toward a democratic state grounded in 

45

Tartışma



principles such as human rights, the rule of law, constitutional democracy, the fight against
climate change, pluralist democracy, the separation of powers, and the strengthening of local
governments. This process did not unfold as anticipated. I argue that three interrelated factors
can explain this failure.

Expanded Scale: The Crisis of Governable Size

Globalization has elevated the scale of political, economic, and social processes to an
unprecedented level in history. Expanded scale refers not only to geographic enlargement but also
to the increasing complexity, speed, and intensity of decision-making mechanisms, economic
networks, technological infrastructures, and social interactions. These processes have reached
dimensions that exceed human and institutional scale. As a result, the level of interdependence
that has emerged cannot be effectively managed by the nation-state's traditional institutional
capacities.

From a Foucauldian governmentality perspective, it has become increasingly challenging to
provide a satisfactory answer to the question of “how” the state governs. As scale expands, the
distance between knowledge production and effective intervention widens, giving rise to a
structural problem of governability.

Obese Nation-States: Excessive Expansion Without Democratization

Obese nation-states are political structures that have responded to expanded scale not through
democratization, decentralization, increased productivity, or the expansion of rights, but through
the accumulation of authority, bureaucracy, and control mechanisms—while simultaneously
failing to solve institutional problems. Rather than adapting their institutional designs, states seek
to sustain themselves through administrative expansion that exceeds their functional capacities.

From Gramsci’s perspective, this excessive expansion signifies a decline in the state’s capacity to
generate consent. Coercion, securitization, and states of emergency gradually replace hegemonic
leadership and ideological persuasion. Indeed, while political leaders struggle to cope with wars
and, in their attempts to achieve peace, often generate new conflicts, political structures are in fact
shrinking quantitatively and regressing qualitatively. From the highest international structures
down to the nation-state and sub-state levels, institutional arrangements remain far behind
contemporary standards.

Flawed Designs: Structural Mismatch and Institutional Failure

Flawed designs result from the structural mismatch between expanded scale and obese nation-
states. Institutions originally designed for smaller and relatively homogeneous societies are now
tasked with governing highly heterogeneous, globally interconnected systems with extremely low

46

Tartışma



tolerance for entropy. This historical mismatch produces systemic dysfunctions ranging from
economic instability and ecological destruction to political polarization and crises of
representation. Moreover, when attempts are made to correct these design flaws, new design
errors often emerge, rendering governance increasingly unmanageable.

In summary, dysfunctions and any attempt to correct design flaws through technocratic or
authoritarian interventions often generate new design errors. From a governmentality
perspective, governance mechanisms reach their operational limits; rather than resolving
problems, they reproduce and multiply them. In this regard, an especially revealing insight into
design flaws appears in Foucault’s historical analysis in his work on Governmentality. While
examining this issue, Foucault states:

“Some authors rejected the idea of a new art of government centred on the state and reason of
state, which they stigmatized with the name of Machiavellianism; others rejected Machiavelli by
showing that there existed an art of government which was both rational and legitimate, and of
which Machiavelli’s The Prince was only an imperfect approximation or caricature” (Foucault,
1979, p. 89). This observation underscores that debates over governmental design and rationality
are not merely contemporary concerns but are rooted in longstanding theoretical disputes about
the nature, legitimacy, and limits of governing practices.

The Triple Dynamic: A Self-Reinforcing Cycle

When the structural and functional conditions of the contemporary world are considered
together, this triad forms a self-reproducing political cycle:

Expanded scale erodes governability. States respond by accumulating power through flawed
designs, giving rise to obese nation-states. Excessive centralization accelerates the proliferation of
flawed designs and leads to institutional breakdowns. These breakdowns generate new crises,
further expand scale, and the cycle begins anew.

Within this cycle, politics moves away from rational problem-solving and increasingly turns
toward populism, permanent crisis management, and moral polarization. Leaderships with high
representational appeal but weak democratic and productive capacities (mediocre leaderships)
emerge in the gaps created by flawed designs; they sustain their power not through governance,
but through simplification. In this context, populism becomes the primary mechanism for
maintaining power.

Theoretical Conclusion: The Deferred Democratic State

The framework of expanded scale – obese nation-states – flawed designs explains why the
transition from the nation-state to the democratic state is persistently deferred. The obstacle is 

47

Tartışma



not merely authoritarian leadership or misguided policies, but a more profound structural
mismatch between scale, institutional design, and governing rationalities.

For this reason, the democratic state must be conceptualized not only as a normative ideal, but as
a new political architecture capable of functioning at an expanded scale, avoiding institutional
obesity, and preventing the reproduction of flawed designs. Without such a reconstruction,
contemporary politics will remain trapped in a cycle of systemic crises and progressively
diminishing governance capacity.

Populism as a Derivative of Politics

When the Justice and Development Party (AK Party) came to power in November 2002, it had to
establish credibility both domestically and internationally during its early years in office. To this
end, the party pursued two strategic initiatives—the first concerned European Union (EU) policy.
The previous coalition government had already made significant progress in Turkey–EU
relations, including the historic abolition of the death penalty. By maintaining continuity with
this policy, the AK Party succeeded in alleviating the concerns of both domestic and external
actors. The second initiative focused on economic reforms. The severe financial and economic
crisis of 2001 was overcome through the Kemal Derviş reforms adopted and implemented by the
coalition government (Ecevit–Yılmaz–Bahçeli), which also succeeded in reducing inflation. By
continuing these reforms, the AK Party created a general climate of confidence both at home and
abroad.

The final step in consolidating this atmosphere of trust was the removal of the military’s
traditional tutelary role. This step was taken primarily through the Ergenekon and Balyoz trials,
which were conducted in cooperation with the Gülen movement. Senior generals and officers
were convicted on charges of coup plotting, and new promotion decrees established a senior
military leadership loyal to the government. As a result, the government gained the capacity to
act freely. The referendum of 21 October 2007, which introduced the popular election of the
president, undermined one of the regime's core pillars. In 2010, the judiciary came under the
executive's control, and following the 16 April 2017 referendum, the parliamentary regime
established in 1923 was replaced by the Presidential Government System.

The trust placed in the AK Party between 2003 and 2007—and in the social groups that relied on
it—came to an end when the founding regime of the state was transformed, the judiciary was
subordinated to the executive, the separation of powers was rendered ineffective, and society
faced economic collapse. Intellectuals, businesspeople, academics, and ordinary citizens who had
trusted the government realized their mistake only too late. This process served two fundamental
functions. First, it enabled the AK Party to preserve and continuously renew its political power
through electoral success—a goal shared by all political parties. To achieve this goal, political
actors employ various strategies, among which populism is the most common and effective.

48

Tartışma



I conceptualize populism as a derivative of politics intertwined with radicalism and distinguish
between two types: explicit populism and implicit populism. Explicit populism is employed to
sustain power in line with the objectives stated in the party’s official program. Implicit populism,
by contrast, does not appear in the party program; it is used to ideologically influence and
mobilize the leader’s inner circle through speeches and directives—often delivered in closed
meetings or non-public settings.

Implicit populism is not practiced solely by the leader; it is also disseminated through ministers,
newly established institutions aligned with the ideology, loyal civil organizations, and other
actors. This demonstrates that populism is not limited to the leader alone but is embedded in the
party apparatus as a whole. For example, the leader’s goals of “raising a religious generation” or
“changing the regime” are not included in the party program; nevertheless, these objectives have
been articulated through both implicit and explicit populist instruments and have been decisive in
sustaining power.

A similar phenomenon has been observed in the United States. Despite not being included in the
party platform, the Republican Party and President Donald Trump employed implicit populism
—particularly during his second term—to reshape the state's institutional structure ideologically,
eventually making these intentions explicit. Heywood (2003) defines ideology as the process by
which a leader presents a worldview that criticizes the existing order, then designs an “ideal
society” as a desired future, and finally explains how political change based on this vision can be
achieved. Similarly, Abts and Rummens (2007) argue that populist leaders use the power of “the
people” to challenge the legitimacy of the existing political order. Once in power, however,
populists sustain their discourse by appealing to the “common sense” of the people, presenting
the new order they create as both reasonable and legitimate. In this way, populism becomes a
derivative of politics employed by parties and leaders to seize and maintain power.

Populism and radicalism are expressed not only through discourse but also through body
language. While the AK Party leader and Donald Trump clearly display this capacity through
physical gestures, Xi Jinping conveys it through stillness in posture, and Vladimir Putin through a
defiant bodily stance. Throughout the AK Party’s rule, the leadership—seeking to shorten the
path toward its ideological objectives—constructed not its own bourgeoisie but a capitalist class,
thereby securing economic power. This is not merely a financial matter; as Gramsci (1971)
emphasized, it is a question of ideological hegemony. The realization of an ideological objective
requires both the creation of the necessary power and the establishment of favorable conditions.
Once these conditions are in place, implicit populism naturally comes into play.

Indeed, implicit populism emerges together with radicalism. It cannot be considered separately
from the party’s unwritten ideology; the populist acts in accordance with this unwritten doctrine.
Implicit populism is, in a sense, the “truth behind untruth.” When the boundaries between reality
and unreality blur, the populist actor resorts to radical discourse to render the situation 

49

Tartışma



intelligible. During the AK Party’s uninterrupted 24 years in power in Turkey, the leader’s
extraordinary skill in deploying both explicit and implicit populism meant that by the time
opponents fully grasped the effects of this hidden strategy, it was already too late. The founding
regime of the state had been transformed; economic, social, and military institutions, as well as
the bureaucracy, had been handed over to individuals close to the new regime; the education
system had been restructured in line with concealed objectives; and the judiciary had come under
executive control. Naturally, the suspension of the separation of powers and the rule of law, and
the preservation of the appearance of democracy while hollowing out its substance, became the
preconditions of this entire process. In such an environment, populism became a powerful
political instrument for the leader and his narrow circle.

Benjamin Arditi (2024), in an article published simultaneously with Ernesto Laclau’s On Populist
Reason, reinforces the idea that populism is a derivative of politics by asserting that “there is no
political intervention that is not populist to some extent.” Arditi further develops his assessment
by posing two questions about populism. His first question is: “Can you explain what populism
means? You will probably say that populism is a moral conception of politics that divides society
into two camps, pitting good people—led by a messianic leader—against bad elites who stand in
the way of fulfilling the promise of popular sovereignty. This is a very standard answer.” His
second question is whether labeling a political group, policy, or decision as populist adds any
additional value. “I see no such value,” he argues. “Calling far-right parties populist tells us very
little about them.” Undoubtedly, both of Arditi’s questions—and their brief answers—are
conclusions that are easily accepted and readily understood. It is precisely for these reasons that,
in this article, I argue that what populism is can only be meaningfully grasped within the
framework of the populist’s discourse.

Adopting a provocative approach, Arditi notes that in the 1980s and 1990s—exemplified by
Alberto Fujimori in Peru and Carlos Menem in Argentina—neo-populism, or neoliberal
populism, underwent a major U-turn, embracing the Washington Consensus. The third wave in
the 2000s, by contrast, was characterized as left-wing populism, with one of its leading figures
being Hugo Chávez of Venezuela. Finally, Arditi turns to the contemporary wave of right-wing
populism, concluding by describing Trump as a pathological narcissist surrounded by
sycophantic aides and followers who reshaped the Republican Party around his own personality.

Conceptual Characteristics of Populism and Radicalism

According to Gniazdowski (2021, p. 63), the term “populism” is most frequently used to describe
violations of the rule of law and the anti-establishment, anti-liberal, nationalist, xenophobic, and
homophobic rhetoric employed by political leaders in certain European Union countries.
Accordingly, this concept—by no means neutral or value-free—denotes a phenomenon that
emerged alongside the crisis of the global political order established after the Second World War,
one that feeds on local political disorientation and is characterized by the increasing use of 

50

Tartışma



technologies of political manipulation. Gniazdowski also defines critical populism as “a form of
political discourse filled with highly demagogic clichés and impossible promises, aimed at winning
the approval of the masses at any cost.” At this point, the element that populism incorporates for
political manipulation is radicalism.

Drawing on decades of research, Mudde (2018) argues that the core ideological feature of
populist parties and their supporters is nativism, which constitutes a xenophobic form of
nationalism. According to him, the primary consequence of the “rise of populism” has not been
the empowerment of “native” elites, but rather the emergence of policies that restrict the rights of
“foreign others”—most notably migrants, Muslims, and refugees. Adorno (2020, p. 38), for his
part, views populism as a political phenomenon that seduces the masses with the claim of
guaranteeing the future, but in reality amounts to little more than a grand deception. The fact
that peasant and farming classes predominantly supported populist movements emerging
simultaneously in Russia and the United States reinforces the argument that populism is at least
connected to rural life, or that it represents a reaction by materially weaker, conservative
segments within rapidly modernizing societies (Müller, 2016, p. 34). Simon (2019, p. 10) argues
that the concept of “the people” lies at the very center of populism. For populists, the people—
rather than a specific social class, ethnic group, or nation—constitute the primary subject of
politics.

According to Brubaker (2017, p. 358), scholars studying populism have defended the concept’s
reliability as an analytic category on three main grounds. First, populism encompasses a wide
range of political projects with diverse social bases and modes of action. Second, the chronic and
widespread character of practices labeled as “populist” in modern democratic contexts has
increased skepticism toward the concept. Third, if populism is everywhere—as grand narratives
suggest, insofar as the claim to speak in the name of the people is ubiquitous—then it is nowhere.
For this reason, populism, as a morally and politically loaded term, risks losing its distinctive
quality. Consequently, populism often functions less as an analytical tool in academic research
than as a discursive weapon in political struggle. Brubaker, therefore, asks whether populism can
still serve as a functional analytic category when scholars use it in such divergent and deeply
politicized ways. Nevertheless, he concedes that while these criticisms are valid, they are not
destructive, and he seeks to preserve the analytical legitimacy of populism through the concept of
repertoire.

The core element of the populist repertoire is the claim to speak and act on behalf of the people.
However, this claim is not unique to populism; democracy itself is founded on this assumption.
For this reason, the literature emphasizes that populism typically speaks and acts in the name of
the people against elites. Referring to Szacki, Gniazdowski (2024) argues that populism cannot be
defined as an ideology, political doctrine, or system of thought like liberalism, conservatism, or
socialism, because populism is “a syndrome composed of emotions, expectations, and vague
beliefs that does not produce a specific program for social reconstruction.” For this reason, 

51

Tartışma



Szacki likened populism to “a faith without a theology or a church.” Within this conceptual
framework, it becomes necessary to clarify the relationship between populism and radicalism,
which reinforce each other and are intertwined. In this regard, the analyses of Jorge Ramos-
González and Pablo Ortiz (2024), as well as Gniazdowski’s examination of Marx’s and Laclau’s
reflections on radicalism, are of particular importance.

In their discourse analysis of Spain’s Unidas Podemos (UP) and VOX parties—both frequently
labeled as populist—González and Ortiz note that the literature often treats populism and
radicalism as closely related concepts. According to the authors, many scholars argue that
populism articulates the need for emancipation or revolution against elites who suppress the will
of the people, thereby establishing a clear link with radicalism, which aims at profound structural
transformation. However, González and Ortiz emphasize that although a selective affinity may
exist between the two concepts, this does not amount to complete overlap. In their view, despite
their mutual entanglement, radicalism can exist without populism, and populism can exist
without radicalism.

Gniazdowski suggests that to understand Marx’s reflections on radicalism, one must begin with
Marx’s answer to the fundamental question: “How should a political program be designed so that
it captures the masses and turns them into followers?” For Marx, the answer lies in directly
addressing humanity’s radical needs. In Marx’s own words, to be radical is “to grasp the root of
the matter.” Contemporary post-Marxist thinkers such as Ernesto Laclau, by contrast, argue that
populist politics follows a logic inherent in every process of social identity formation. From
Laclau’s perspective, therefore, there is no essential difference between populism and radicalism;
both emerge as expressions of unmet social demands and as processes of constructing solidaristic
communities. In other words, both phenomena represent the constitutive logic of politics itself.

For Marx, the practical effectiveness of a political theory in “grasping” the masses depends on its
capacity to address the deepest human needs—that is, on its radicalism. In this sense, Marx’s
radicalism is also the source of his populism. For Laclau, by contrast, the populist quality of a
political theory—its ability to mobilize broad popular masses—should be regarded as the
criterion of its radicalism.

In light of these perspectives, the distinction and intersection between populism and radicalism
can be understood through the nature of populist discourse. When a populist leader constructs
political discourse as part of a plan signaling a gradual, long-term radical transformation, this
indicates that populism and radicalism have fused within a single strategic framework.

Populist discourse often blurs the boundaries between truth and falsehood and between explicit
goals and implicit objectives. Therefore, when populist discourse contains a latent transformative
agenda, populism and radicalism operate simultaneously. In other words, when populism
strategically instrumentalizes radicalism, the boundaries between the two concepts become 

52

Tartışma



permeable. Just as one cannot speak of populism without a populist, it is likewise challenging to
conceive of populism without a certain degree of radicalism.

Populism functions as a framework whose meaning is constructed by the populist; without the
information and content provided by the populist, populism cannot exist as an autonomous
concept. Thus, while the populist is the subject that determines populism, populism is the object
that is chosen. By contrast, liberalism can be defined independently of any liberal actor; in other
words, liberalism can exist conceptually without a liberal. For this reason, the populist, populism,
and radicalism together form an integrated conceptual structure. Indeed, Toprak (2019, p. 10)
notes that the theoretical content of populism has been debated by many scholars, including
Edward Shils, Peter Worsley, and Jean Leca, yet without reaching a definitive conclusion. More
daring scholars, such as Peter Wiles, who define populism as a belief or a movement, further
corroborate this argument.

Characteristics and Practices of the Populist

Elections and Representation

Populists have no inherent problem with representation or, consequently, with elections. In full or
hybrid democracies, it is not possible to abolish elections altogether. As long as elections
guarantee the preservation of power, they represent for the populist a renewed sense of legitimacy
and strength. However, this perception changes when the populist’s electoral victory is at risk. In
such circumstances, the populist tends to exert pressure on the opposition and civil society while
manipulating the judiciary to their advantage. In Turkey, the current government has renewed
the power it gained in November 2002 through the elections of 2007, 2011, and 2015. Moreover,
constitutional amendments and referenda in 2010, 2014, 2017, and 2023, as well as presidential
elections, have represented major political victories for the ruling party. Nevertheless, the results
of the March 31, 2024, local elections have revealed potential risks for the 2028 elections. As the
government sensed these risks and increased political pressure to mitigate them, clear examples of
populism have begun to emerge.

Claiming Sole Representation of “the People.”

A populist asserts that they alone represent the entire people. In doing so, they are well aware
that they have secured the votes of the majority. Those who oppose or do not support them, in
their view, have already lost legitimacy. According to the populist mindset, opponents neither
recognize nor meet the needs of the people, for they are considered inherently inadequate. For the
populist, “the people” are homogeneous and infallible in their preferences. Populists often claim
to be fully integrated with the people. When President Erdoğan stated during the 2018 elections
that “This election has shown that the love between my nation and me has grown into a state
nurtured in the fire of democracy,” it raises the question of which “nation” he refers to. 

53

Tartışma



In another campaign speech, he began by saying, “Greetings to our mothers and women whose
feet are upon paradise.” In yet another speech, he expressed his unity with the people using one of
populism’s most effective rhetorical devices: “We set out with the belief that the time has come
for Turkey.”

The Populist’s Claim to Represent the Common Good

A populist always insists that they think only of the good of the people, the “common good.” For
them, this claim of virtue stems from the people’s mandate granted through elections. The
populist uses this mandate against anyone who opposes them. Their electoral base is the reliable,
silent, and compliant majority, which they portray as the “true people.” The populist uses this
compliant majority against elected representatives in opposition. Former U.S. President Donald
Trump exemplifies this type of populism in his attacks on former Presidents Obama and Biden,
often using language that borders on insult. A similar rhetoric of denigration is seen in Turkey,
where President Erdoğan refers to opposition leaders as “incompetent” or “incapable.” Likewise,
the opposition leader Özel can also be said to employ populist rhetoric. Despite their similar use
of discourse, one speaks of the “real,” while the other, as a populist, also constructs “the unreal.”

Elections and Referenda as Tools of Power Maintenance

As long as the populist remains in power, they stay open to elections and referenda. However, the
populist resorts to referenda only when two conditions coincide:

There is an issue of paramount importance that must be enacted or legitimized—such as
regime change, extending the term of office, or pursuing an implicit political goal; and
The populist is confident about the outcome of the referendum.

For the populist in power, the timing of referenda is determined by these two conditions.
Conversely, if there is no guarantee of success, the populist may even seek to avoid elections
altogether. In short, both elections and referenda are instruments for the populist to maintain
power rather than mechanisms of democratic accountability.

Control over the State and Society

The populist governs the state ostensibly for the people they claim to represent, including by
fulfilling core campaign promises. However, this practice follows a clear logic:

The populist has a loyal voter base. To maintain its allegiance, the populist provides targeted
financial or material assistance—not to the general public but selectively through local party
organizations and loyal constituencies. This ensures a stable percentage of the electorate that
guarantees re-election. In addition, the populist appeals to voters by emphasizing either (a)
nationalist-conservative identity or (b) religious sentiment.

54

Tartışma



intelligible. 
Yet the populist never neglects another, smaller but critical group: the economic elites. The
distribution of resources is always carried out with an eye on future elections. To maintain
such control systematically over the years, the populist gradually captures the state
bureaucracy. Loyalists are placed at every level of administration, forming a reliable chain of
information and fear that extends from the lowest to the highest ranks. This network is
reinforced through coordination with local party branches and provincial governors.

In this closed system, where corruption is concealed and dissenters are suppressed, sustaining the
structure becomes imperative. The opposition, stripped of effective means of influence, cannot
easily challenge this order. The government’s actions are presented as legal, lawful, and moral,
rendering dissent insignificant. The populist’s primary concern is to control civil society—the
only potential source of genuine resistance. Their approach to constitutional law is particularly
revealing: the separation of powers is viewed as an obstacle to effective governance, and the rule
of law becomes meaningless under an influential judiciary. Adherence to the constitution is
conditional—respected only when it serves political objectives. This does not mean the outright
rejection of the constitution but rather the willingness to amend or reinterpret it when necessary.

Populism and the Decline of Democracy

From the foregoing points, it becomes evident that the populist stands far from the principles of a
full democracy. As populists increase political pressure and consolidate power, authoritarian
tendencies inevitably deepen. Consequently, a fully authoritarian populist can no longer be
publicly debated; they refuse to participate in such discourse.

Performing Proximity to the People

The populist appears close to the people, employing both body language and rhetoric to create
this impression. In all settings, they imitate the people’s language, behavior, and idioms to
construct the perception of being “one of them.” This performative proximity reinforces the claim
of popular sovereignty. Whatever the populist does or says “for the people” is ultimately driven
by self-interest and ideological motives. However, the populist does not hesitate to adopt or
support political and economic values they do not genuinely believe in if doing so serves their
objectives.

Conclusion

In this article, I have examined populism, radicalism, and the populist actor within the
framework of political science, both theoretically and through practical examples. I analyzed
these concepts in terms of their definitions, core characteristics, and conceptual boundaries.
While treating populism as a derivative of politics, I sought to clarify its relationship with 

55

Tartışma



radicalism. The article's conceptual framework is grounded in the relationship among the state,
power, and society. In this context, I argued that the state—historically existing not primarily for
the people but for itself—has sought to control social forces through both coercive and
ideological mechanisms.

Although populism and radicalism appear to be distinct concepts, I argued that they frequently
overlap, are often employed together by populist actors, and that, at the level of political analysis,
the meaning of populism cannot be determined independently of the populist subject. However,
Marx and Laclau—despite specific nuances—offer differing perspectives by maintaining that
these concepts can also be analytically separated.

I further contended that Gramsci’s concept of consent and Foucault’s understanding of power as
knowledge production are particularly effective in explaining non-democratic and hybrid regimes.
However, their applicability to democratic regimes remains limited. The distinction between
auctoritas (the principle of authority) and potestas (the exercise of power), examined alongside
Montesquieu’s doctrine of the separation of powers, was used to assess the social and political
impact of populist leaders in both democratic and anti-democratic systems.

When radicalism is understood in Marx’s sense as “grasping the root of the matter,” it becomes
possible to establish a connection between radicalism and revolution in contexts where
fundamental political change is at stake. I noted that, in the discourse of radical populists, the
term 'radical' often carries a negative connotation. By contrast, revolution signifies the
destruction of the old and the creation of something new and of higher value, and therefore bears
a more positive meaning.

Finally, I argued that populism is not comparable to concepts such as liberalism, idealism, or
realism. While these frameworks can be defined by their core principles and illustrated with
concrete examples, populism is a framework concept that can be described only through the
discourse of the populist. In other words, populism acquires meaning only through the
knowledge produced by the populist; without this, it remains merely a discursive frame. In this
regard, Brubaker is correct in noting that despite the abundance of definitions, no consensual or
fully satisfactory definition of populism exists. However, by emphasizing this conceptual
deficiency and proposing the term repertoire instead, Brubaker himself adopts a form of
analytical avoidance. By contrast, this article maintains that while the populist is the determining
actor, populism itself is the determined phenomenon. Liberalism, by comparison, can be defined
independently of any liberal actor; conceptually, it can exist without a liberal subject. Therefore,
populist, populism, populists, and radicalism together constitute an integrated conceptual whole.

The article also addresses three fundamental reasons why the world system has failed to evolve
from the nation-state to the democratic state: Expanded Scale, Obese Nation-States, and Flawed
Designs. In conclusion, populism is assessed within a framework in which it is intertwined with 

56

Tartışma



radicalism, shaped by populist discourse, and understood as a derivative of politics itself.

Kaynakça

Abts, K. & Rummens, S. (2007). Populism versus Democracy, Political Studies: Vol 55, 405–424,
University of Leuven, doi: 10.1111/j.1467-9248.2007.00657.x

Adorno, T. W. (2020). Yeni Sağ radikalizmin Veçheleri. İstanbul, Metis Yayınları.

Arditi, B. (2024). We must retire the word "populism." Criticism of populism diverts us from the
real issues,

Atatüre, S. (2016). The Tyranny of the Nation State, Turkish Political Quarterly, volume 14,
number 4, (100-107)

Brubaker, R. (2017). Why populism? Theory and Society, 46(5), 357–385.

Burchell, Gordon, and Miller. (1991). The Foucault Effect: Studies in Governmentality With
more lectures by and an interview with Michel Foucault, edited by The University of Chicago
Press, Chicago, 60637, S. (1995). Edt, Habermas, 1995, Cambridge University Press, Cambridge.

Foucault, M. (1977). Discipline and Punish: The Birth of the Prison. New York: Pantheon.

Gniazdowski, A. (2021). Populism and Radicalism as Explanatory Terms with Reference to the
Current Political Tendencies in Poland,
file:///C:/Users/satature/Downloads/Populism_and_Radicalism_as_Explanatory_T.pdf.

Gramsci, A. (1971). Selections from the Prison Notebooks. New York: International Publishers.

Gramsci, A. (2000). Edt. David Forgacs, Selected Writings 1916-1935. New York University
Press, New York.

Heywood, A. (2003). Political Ideologies, 3rd edition, Palgrave Macmillan, New York.

Jorge R.G Ortiz, P. (2024). Radicalism and populism: do they always go hand in hand? A
comparative analysis of the radical left and the radical right in Spain, Journal of Political
Ideologies, 29:3.

Montesquieu (2008). The Spirit of the Laws, edited by Anne M. Cohler, Basia C. Miller &
Mudde, C. (2018). How populism became the concept that defines our age,
https://www.theguardian.com/commentisfree/2018/nov/22/populism-concept-defines-our-age.

Poggi, G. (1978). The Development of the Modern State, Stanford University Press, Stanford.

Popper, K. (1989). Açık Toplum ve Düşmanları, Cilt 1, İstanbul, Remzi Kitapevi.

Resmî Gazete, (2018) T.C. Cumhurbaşkanlığının 10 Temmuz 2018 tarihinde yayımlanan ve
30474 sayılı 1 Nolu Kararnamesi. 

Schevill, F. (1940). The Foundations of a More Stable World. Edi, Walter, H. C. Laves, Chicago,
University of Chicago Press.

Toprak, Z. (2019). Türkiye’de Popülizm 1908-1923, İstanbul, Türkiye İş Bankası Yayınları.

Torney, S. (2019). Populism, Oneworld Publication, London.

Weber, M. (2012). Bürokrasi ve Otorite, Ankara. Adres Yayınları. 

57

Tartışma



58

Küresel Çocukluk Rejimlerinin Popülist Siyasetle Kesişimi: UNICEF Dünya
Çocuklarının Durumu (2000–2025) Raporlarının Eleştirel Bir Analizi

Governing Childhood at the Intersection of Global Regimes and Populist Politics: A Critical
Reading of UNICEF’s Reports (2000–2025)

Yeşim ERASLAN
 

Gönderilme Tarihi: 01.12.2025                               Kabul Tarihi: 21.12.2025

ÖZET

Bu makale, UNICEF’in 2000–2025 dönemine yayılan Dünya Çocuklarının Durumu raporlarını analiz ederek
çocukluğun küresel ölçekte nasıl tanımlandığını, temsil edildiğini ve yönetildiğini incelemektedir. Çalışma, nitel bir
araştırma deseni çerçevesinde, söz konusu raporları kapsayan amaçlı bir belge seçimiyle yürütülen eleştirel belge
analizi ve eleştirel söylem analizi yöntemlerini birlikte kullanmaktadır. Analiz, raporlarda çocukluğun biyopolitik,
teknik ve aile-merkezli bir çerçeve içinde yeniden üretildiğini; görünürde hak temelli bir yaklaşım sunulmasına
rağmen çocukluğun çoğu zaman risk, kırılganlık ve hedeflenebilir nüfus kategorileri üzerinden düzenlendiğini
göstermektedir. Çalışma, bu çocukluk kurgusunun sağ-popülist rejimlerin aileci, güvenlikçi ve performatif siyaset
anlayışlarıyla nasıl kesiştiğini ortaya koymaktadır. Bulgular, raporların özellikle kriz söylemleri, ebeveynlik odaklı
moralizasyon, dijital gözetim, demografik gelecekçilik ve çok boyutlu yoksulluk temaları etrafında çocukluğu
apolitikleştiren bir yönetimsellik ürettiğini göstermektedir. Bu çerçeve, çocuk yoksulluğunu ve eşitsizliği depolitize
ederek aile davranışlarına bağlamakta, çocuğu “korunması gereken kırılgan özne” olarak sunarak gözetimci
politikaları meşrulaştırmakta ve ulusal performans siyasetini güçlendiren popülist stratejilere zemin hazırlamaktadır.
Çalışma, UNICEF raporlarını yalnızca normatif ve teknik politika belgeleri olarak ele alan hâkim çocuk hakları
literatürünün ötesine geçerek, çocukluğun küresel yönetişim, biyopolitik düzenleme ve popülist siyasetle kesişimini
bütünlüklü bir biçimde analiz etmekte; böylece literatürde sınırlı biçimde tartışılan bu alanı eleştirel bir perspektifle
açmaktadır.

Anahtar Kelimeler: Çocukluk rejimleri; popülist siyaset, biyopolitika; UNICEF raporları; dijital gözetim

ABSTRACT

This article examines UNICEF’s State of the World’s Children reports published between 2000 and 2025 to analyze
how childhood is defined, represented, and governed at the global level. Adopting a qualitative research design, the
study employs critical document analysis and critical discourse analysis, based on a purposeful selection of reports, to
examine the discursive and policy frameworks through which childhood is constructed. The analysis demonstrates
that, although the reports present themselves as grounded in a rights-based approach, they predominantly reproduce
a biopolitical, technical, and family-centered understanding of childhood organized around categories of risk,
vulnerability, and targetable populations. The study further shows how this construction of childhood intersects with
the family-oriented, security-driven, and performative political logics of right-wing populist regimes. The findings
reveal that the reports generate a form of depoliticizing governmentality structured around crisis narratives, parental
moralization, digital surveillance, demographic futurism, and multidimensional poverty. This framework
depoliticizes child poverty and inequality by attributing responsibility to family behaviors, legitimizes surveillance-
oriented policies by framing children as “vulnerable subjects in need of protection,” and reinforces populist strategies
that strengthen national performance politics. By moving beyond the predominant treatment of UNICEF reports as
normative and technical documents in the child rights literature, this study makes visible the intersection of
childhood with global governance, biopolitical regulation, and populist politics, offering an original critical
contribution to a field that remains relatively underexplored.

Keywords: Childhood regimes; populism; biopolitics; UNICEF reports; digital surveillance

1

2

Bu yazıya atıfta bulunmak için: Eraslan, Y. (2025). Küresel Çocukluk Rejimlerinin Popülist Siyasetle Kesişimi:
UNICEF Dünya Çocuklarının Durumu (2000-2025) Raporlarının Eleştirel Bir Analizi, Oditoryum Eleştirel Sosyal
Bilimler Dergisi, 4(7), Ss. 58-75. ISSN: 2980-0439.
İstanbul Üniversitesi-Cerrahpaşa, Sosyal Hizmet Yüksek Lisans Programı,  yesim.eraslan.ogr.iuc.edu.tr,   ORCID:
0009-0006-7823-4044

1

2

İnceleme Makalesi

https://orcid.org/0009-0006-7823-4044


Giriş

Çağımız siyasal iklimi, çocukluğun yalnızca biyolojik bir yaşam evresi ya da sosyal bir kategori
olmaktan çıkıp güçlü birideolojik, ahlaki ve yönetsel alan olarak yeniden tanımlandığı bir
döneme işaret etmektedir. Küresel ölçekte sağ popülisthareketlerin yükselişi, aileyi ulusal
kimliğin, kültürel sürekliliğin ve demografik geleceğin en temel kurumu olarak çerçevelemekte;
çocukluk bu çerçevenin merkezinde yeniden anlamlandırılmaktadır. Bu süreçte çocuk, bir yandan
risklere maruz kalan kırılgan bir beden, diğer yandan geleceğin ekonomik, biyolojik ve kültürel
taşıyıcısı olarak temsiledilmekte; çocukluk politikaları giderek daha fazla “ulusu yeniden kurma”
projelerinin parçası hâline gelmektedir (Graff &Korolczuk, 2022; Wodak, 2015). Uluslararası
kuruluşlar tarafından üretilen çocuk politikası söylemleri, özellikleUNICEF gibi küresel norm
üreticilerinin raporları, bu dönüşümün önemli göstergelerindendir. UNICEF’in
hazırladığı“Dünya Çocuklarının Durumu” raporları, görünürde hak temelli bir yaklaşımı
benimsemekle birlikte, çocukluğu çoğu zaman yönetilmesi gereken bir nüfus, izlenebilir bir risk
kategorisi, yatırım yapılacak insan sermayesi, ya da geleceğinstratejik demografisi olarak
çerçevelemektedir. Raporların yıllar içinde değişen tematik odakları (sağlık riskleri, erken
çocukluk gelişimi, dijital tehlikeler, malnütrisyon, iklim krizi, demografik dönüşüm) çocukluğun
giderek daha fazla biyopolitik, teknik ve performans odaklı bir dil içinde üretildiğini
göstermektedir (Rose, 1999).

Bu söylemsel çerçeve yalnızca çocukluğun tanımlanma biçimlerini değil, aynı zamanda devletlerin
ve hükümetlerinçocuk politikalarını nasıl meşrulaştırdığına dair güçlü bir arka plan sunmaktadır.
Özellikle sağ popülist rejimler, çocukluğun bu apolitikleştirilmiş ve “korunması gereken risk
alanı” olarak tanımlanan formunu kolaylıkla kendi aile-merkezli, ahlaki ve güvenlikçi
politikalarına eklemlemektedir. Bu rejimler, aileyi “çocuğun doğal kalesi” olarak yüceltirken,
toplumsal cinsiyet eşitliği, göç, yoksulluk, refah devleti, eğitim ve dijital kültür gibi yapısal
meseleleri aile performansına ve ebeveynlik kapasitesine indirgeyerek depolitize etmektedirler.
Böylece çocuk politikaları, şefkat-sadakateksenine sıkıştırılan, sosyal yardımı ve aileci normları
pekiştiren, eşitsizlikleri görünmezleştiren bir siyasal araca dönüşmektedir. (Fraser, 2016; Yuval-
Davis, 2011).

Türkiye’de son yıllarda hızla güçlenen aile-merkezli popülist söylem, bu küresel eğilimlerle dikkat
çekici paralellikler taşımaktadır. Doğurganlık oranlarının düşmesine dair “demografik panik”,
“Aile Yılı” gibi ulusal kampanyalar, aileyi ahlaki bir birim olarak düzenleyen yeni politika
belgeleri ve çocukluğun risk–kırılganlık ekseninde tanımlandığı resmi strateji raporları,
çocukluğun giderek daha yoğun biçimde devlet ve aile ideolojisinin kesiştiği bir alanda üretildiğini
göstermektedir. Uluslararası raporların çocukluğu nasıl çerçevelediğini analiz etmek, bu nedenle
yalnızca küresel çocuk politikası eğilimlerini değil, Türkiye’deki sağ popülist aile politikalarının
ideolojik arka planını da anlamak açısından kritik bir önem taşımaktadır.

59

4

İnceleme Makalesi



60

Bu çalışma, UNICEF’in 2000–2025 yılları arasında yayımlanan Dünya Çocuklarının Durumu
raporlarını inceleyerek, çocukluğun bu dönemde hangi söylemsel eksenler üzerinden yeniden
kurulduğunu, çocuk öznesinin nasıl tanımlandığını ve bu tanımların sağ popülist siyaset tarafından
hangi yollarla araçsallaştırılabilir olduğunu ortaya koymayı amaçlamaktadır. Raporların
uzunlamasına analizi, çocukluğun biyopolitik kırılganlık, aileci normatiflik, dijital gözetim,
demografik gelecekçilik ve çok boyutlu yoksulluk gibi beş temel eksen üzerinden şekillendiğini
göstermektedir. Bu eksenlerin tümü, çocukluğu daha fazla izlenen, daha fazla ölçülen ve daha fazla
aile performansına bağlanan bir yönetişim alanına dönüştürmektedir.
Bu çerçevede çalışma şu soruya odaklanmaktadır: UNICEF’in 2000–2025 Dünya Çocuklarının
Durumu raporlarında çocukluk nasıl tanımlanmaktadır ve bu tanım sağ popülist rejimlerin aile-
merkezli, güvenlikçi ve moralizasyon odaklıçocuk politikalarını meşrulaştıran söylemsel bir zemine
nasıl dönüşmektedir?  Bu soruya yanıt aramak hem çocukluk araştırmalarının hem popülizm
literatürünün hem de uluslararası çocuk hukuku tartışmalarının kesişiminde duran önemli bir
boşluğu doldurmaktadır.

Popülist Siyasal Düzenlerde Çocukluğun İdeolojik Yeniden İnşası

Çocukluk, modern toplumlarda uzun süredir hem biyopolitik hem de ideolojik bir kurgu alanı
olarak değerlendirilmekte; devletlerin nüfus politikaları, aile normları, eğitim rejimleri ve ulusal
kimlik projeleri içinde merkezî bir konumda yer almaktadır. Çocukluğun toplumsal inşasına ilişkin
klasik çocukluk çalışmaları (Alanen, 2001; James & Prout, 1997; Qvortrup, 1994), çocukların
yalnızca gelişimsel birer varlık değil, aynı zamanda sosyal, kültürel ve politik düzeninkurulmasında
aktif birer unsur olduğunu vurgulamaktadır. Ancak bu kuramsal yaklaşım, son on yılda sağ
popülist rejimlerin yükselişiyle yeni bir bağlama taşınarak; çocukluk, ulusun ahlaki ve demografik
geleceğinin korunması gereken bir alan olarak yeniden tanımlanmaktadır. Bu dönüşüm, özellikle
aile, toplumsal cinsiyet, vatandaşlık ve refah politikaları etrafında yoğunlaşmış, çocuk
politikalarının ideolojik niteliği giderek daha belirgin hâle gelmiştir. Foucault’nun (1978/2008)
biyopolitika kavramsallaştırması, devletin yaşamı düzenleme, nüfusu yönetme ve bedeni disipline
etme biçimlerinin çocukluk üzerinde nasıl işlediğini açıklamak açısından önemli bir çerçeve
sunmaktadır. 

Modern devlet, çocuğu hem yatırım yapılması gereken bir insan sermayesi hem de risklere açık
kırılgan bir beden olarak kodlamakta; böylece koruma ve gözetim pratikleri üzerinden toplumsal
düzeni yeniden üretmektedir (Rose, 1999; Donzelot, 1979). Neoliberal çağda ise bu yönetimsellik,
aileyi merkeze alan bir sorumluluk rejimiyle birleşmiş ve bakım emeğini görünmez kılarak özellikle
kadınların üzerinde yoğunlaşmaktadır. (Fraser, 2016; Tronto, 2013). Böyle bir bağlamda çocukluk
hem devletin disiplinpolitikaları hem piyasanın geleceğe yönelik beklentileri hem de ailenin ahlaki
yükümlülükleri altında yeniden kurgulanan çok katmanlı bir alana dönüşmektedir. Sağ popülizmin
yükselişi, bu çok katmanlı alanı daha da ideolojikleştirmektedir.  Popülist rejimler, aileyi “ulusal
değerlerin taşıyıcısı” ve “toplumsal çözülmeyi durduracak temel kurum” olarak sunmakta; 

İnceleme Makalesi



61

toplumsal cinsiyet eşitliği, kapsayıcı eğitim, çocuk hakları ve üreme sağlığı gibi konuları dış
tehditlerle ilişkilendirerek aileyi savunulması gereken bir kale hâline getirmektedir (Wodak, 2015;
Yuval-Davis, 2011). Anti-gender hareketi, bu çerçevenin en güçlü araçlarından biri olarak ortaya
çıkmış; kız çocukluğunu “korunması gereken namus”, erkekçocukluğu ise “milletin geleceği”nin
taşıyıcısı olarak temsil etmiştir (Graff & Korolczuk, 2022; Kuhar & Paternotte, 2017). Bu temsil
biçimi, çocukluğun eşitlikçi, hak temelli ve özerkliğe dayalı kavrayışıyla açık bir gerilim içindedir.
Uluslararası belgelerin de çocukluğu nasıl çerçevelediği bu gerilimi yansıtmaktadır. Bir yandan
Çocuk Haklarına Dair Sözleşme çocukları, hak sahibi özne olarak tanımlarken, birçok devlet
çocuk politikalarını aile odaklı normatif yapılara dayandırmakta; çocuğun katılım hakkı,
özerkliği ve beden bütünlüğü gibi ilkeler kültürel gerekçelerle sınırlandırılmaktadır (Reynaert et
al., 2009; Hanson & Lundy, 2017).

Sağ popülist rejimlerde uluslararası mekanizmalar “dış müdahale” olarak kodlanmakta, çocuk
hakları söylemi ulusal egemenlik tartışmalarının parçası hâline getirilmektedir (Brown, 2019;
Auerbach & Galiani, 2023). Böylece çocukluk, küresel normlarlaulusalcı-popülist aile politikaları
arasındaki ideolojik mücadelede sembolik bir alana dönüşmektedir. Çocukluğun politik
doğası,özellikle eğitim ve sosyal politika alanlarında daha görünürdür. Eleştirel eğitim literatürü
(Apple, 2006; Giroux, 2022), sağ popülist rejimlerin müfredatı ulusalcı, heteronormatif ve aile
merkezli değerlerle yeniden şekillendirdiğini; göçmen çocukların, LGBTİ+ çocukların ve yoksul
çocukların dışlanmasına yol açtığını göstermektedir. Sosyal politikalar ise aile odaklı refah
programlarının çocuk yoksulluğunu yapısal nedenlerden kopararak aile performansına
bağladığını, bu nedenle bakım emeğini kadınlara yoğunbiçimde yükleyerek toplumsal cinsiyet
eşitsizliklerini derinleştirdiğini ortaya koymaktadır. Bu ideolojik çerçeve dijital alanlarda da
yeniden üretilmektedir. Dijital kültür, çocukların izlenmesi, sınıflandırılması ve risk altındaki
nüfus olarak kodlanması üzerinden yenigözetim rejimlerinin kurulmasına imkân tanımış;
çocuğun dijital davranışları aile, platformlar ve devlet tarafından denetlenebilir hâle gelmiştir
(Livingstone et al., 2019). Dijitalleşen çocukluk, popülist aile normlarının mikro düzeyde yeniden
üretildiği bir etik, duygulanım ve kontrol alanı yaratmaktadır. Tüm bu literatür birlikte
değerlendirildiğinde, çocukluğun sağ popülist siyasal iklimde ulusal, ahlaki, demografik ve dijital
bir kalkan olarak yeniden kurulduğu görülmektedir. Çocuk politikaları aile normlarını pekiştiren,
toplumsal cinsiyet hiyerarşilerini yeniden üreten, göçmen ve yoksul çocukları risk kategorisine
yerleştiren, hak temelli yaklaşımları zayıflatan ve geleceğeyönelik ulusal projeleri meşrulaştıran
bir araç hâline gelmektedir. Dolayısıyla uluslararası belgelerin analizi, yalnızca çocukrefahı
politikalarının değil, aynı zamanda çağdaş popülist siyasetlerin ulusu, aileyi, toplumsal cinsiyeti
ve geleceği nasıl yeniden kurguladığının da anlaşılmasına katkı sunmaktadır.

Yöntem

Bu çalışma, UNICEF’in 2000–2025 yılları arasında yayımladığı Dünya Çocuklarının Durumu
doküman analizi olarak tasarlanmıştır. UNICEF, Birleşmiş Milletler sistemi içinde çocuk hakları
alanında norm üretme, politika yönlendirme ve küresel izleme kapasitesine sahip başlıca 

İnceleme Makalesi



kurumsal aktörlerden biridir. Dünya Çocuklarının Durumu raporları ilk kez 1980 yılında
yayımlanmaya başlanmış olup, çocukların refahı, hakları ve yaşam koşullarına ilişkin küresel
ölçekte referans kabul edilen temel politika belgeleri arasında yer almaktadır. Bu raporlar, ulusal
politikaların şekillendirilmesinde, uluslararası göstergelerin oluşturulmasında ve çocukluk
alanındaki normatif çerçevelerin belirlenmesinde önemli bir rol oynamaktadır. Bu nedenle
çalışma, UNICEF raporlarını küresel çocukluk rejimlerinin söylemsel ve yönetsel dinamiklerini
analiz etmek için uygun bir veri kaynağı olarak ele almaktadır.  Belge analizi, yazılı metinlerin
sistematik biçimde çözümlenmesi ve bu metinlerdeki temaların, söylemlerin ve kavramsal
çerçevelerin ortaya çıkarılması amacıyla sıklıkla kullanılan bir nitel yöntemdir (Bowen, 2009).Bu
yaklaşım, raporların yalnızca içeriklerini değil, çocukluğu nasıl tanımladıklarını, hangi değerler,
riskler ve toplumsal normlar üzerinden kurguladıklarını anlamayı mümkün kılar. Bu bağlamda
çalışma, raporlardaki çocukluk anlatılarını yalnızca betimlemekle yetinmeyip, aynı zamanda bu
anlatıların sağ popülist ideoloji, aile-merkezli refah politikası, biyopolitik yönetimsellik ve anti-
gender çerçeveleri ile nasıl kesiştiğini eleştirel bir perspektifle analiz etmeyi hedeflemektedir.

Araştırmanın veri seti, UNICEF tarafından 2000–2025 yılları arasında yayımlanan Dünya
Çocuklarının Durumu Raporlarından oluşmaktadır. Raporların tümüne UNICEF’in çevrimiçi
arşivinden ulaşılmış; tam metin PDF dosyaları indirilmiş ve analiz edilmiştir.

Bu temalar şunlardır: aile ve ebeveynlik; dijital dünya ve çevrimiçi güvenlik, demografi ve
gelecekçilik, yoksulluk ve kriz döngüleri; katılım ve hak temelli yaklaşım. Belirlenen temalar
rapor yılları arasında karşılaştırılmış ve yıl bazlı eğilimler analiz edilmiştir. İkinci aşamada
raporlardaki çocukluk tanımları, aile vurgusu, risk söylemi, teknolojik çözümcülük, veri odaklı
yönetimsellik ve ulusal gelecek projeksiyonları eleştirel söylem analizi yoluyla incelenmiştir.
Analiz sürecinde şu sorular yönlendirici olmuştur: Çocuk nasıl tanımlanmaktadır (kırılgan özne,
risk kategorisi, yatırım alanı, aile bağımlısı, stratejik nüfus)? Çözüm hangi aktörler üzerinden
konumlandırılmaktadır (aile, veri yönetimi, liderlik)? Hangi toplumsal cinsiyet normları
varsayılmaktadır? Hangi politik çerçeveler görünür ya da görünmez kılınmaktadır? Bu söylemler
popülist aile ideolojileri tarafından nasıl araçsallaştırılabilir?

Kodlama süreci üç aşamada gerçekleştirilmiştir. Açık kodlama aşamasında her raporda
çocuklukla ilişkili tüm karamlar işaretlenmiştir. Eksen kodlama aşamasında benzer anlam
kümelerine sahip kodlar bir araya getirilmiş ve beş ana eksen belirlenmiştir: biyopolitika
çocukluk, aile merkezli normatif çocukluk, dijitalleşen çocukluk, gelecekçi/stratejik çocukluk ve
çok boyutlu çocukluk. Seçici kodlama aşamasında ise bu eksenlerin popülist siyasetle ilişkisi
değerlendirilmiş ve temalar tartışma bölümünde bütüncül bir çerçevede ele alınmıştır.

Belge analizinde güvenirliği sağlamak amacıyla kodlamalar farklı okumalarda karşılaştırılmış,
çelişkili kodlar yeniden değerlendirilmiş ve analitik yorumlar çocukluk rejimleri, popülizm ve
ailecilik literatürü ile çapraz denetlenmiştir. Geçerlik açısından tüm raporlar aynı analitik
çerçeveyle incelenmiş; tema tanımları literatürle uyumlu biçimde kavramsallaştırılmış 

62

İnceleme Makalesi



(biyopolitika: Foucault; ailecilik: Fraser; anti-gender: Korolczuk & Graff) ve bulgular tablolar ile
doğrudan rapor alıntılarıyla desteklenmiştir.

Çalışmanın sınırlılıkları arasında, UNICEF raporlarının küresel norm üretim belgeleri olması
nedeniyle yerel bağlamları tam olarak yansıtmayabilmesi, kurumun iç politik dinamiklerine
ilişkin veriye erişimin sınırlı olması ve analizin metinsel söylemle sınırlı kalması yer almaktadır.

Bulgular

Aşağıda, UNICEF’in 2000–2025 yılları arasında yayımladığı Dünya Çocuklarının Durumu
raporlarını özetlemek amacıyla 3 farklı tablo oluşturulmuştur. İlk tablo raporların başlıkları, dili
gibi temel bilgilerini içermektedir. İkinci tablo yıllara göre oluşturulan alt temaları, çocukluk
rejimini ve popülist politika bağlantılarını göstermektedir. Üçüncü tablo ise ana temalarını,
bulgularını özetlemektedir. Oluşturulan bu üç tablo, çalışmada yapılan analizlerin hangi verilere
dayandığını açıkça ortaya koymak amacıyla hazırlanmıştır. 2000 sonrası çocukluk rejiminin,
popülist politikaların ve çocukluk söyleminin UNICEF tarafından nasıl kurgulandığına ilişkin
analizleri görünür kılarak, karşılaştırmalı bir inceleme zemini oluşturulmuştur.

Tablo 1. İncelenen Raporlara Dair Bilgiler

63

İnceleme Makalesi



64

Tablo 2. Yıllara Göre Raporların Alt-Tema, Çocukluk Rejim ve Popülist Politikalar Açısından
İncelenmesi 

İnceleme Makalesi



UNICEF’in 2000–2025 yılları arasında yayımladığı Dünya Çocuklarının Durumu raporları
incelendiğinde, çocukluk siyasetine dair üç temel eksenin kademeli biçimde dönüştüğü
görülmektedir: (1) çocukluğun hangi sorun etrafında tanımlandığı, (2) çocuk öznesinin nasıl
kurgulandığı ve (3) bu kurguların popülist rejimlerin aile-merkezli, ahlaki ve güvenlikçi
politikaları tarafından nasıl araçsallaştırılabildiği, yıllara yayılan içerik, görünürde hak temelli bir
dil kullansa da raporların çocukluğu çoğu zaman risk, kırılganlık ve yönetilebilirlik etrafında
konumlandırdığını göstermektedir. Bu durum, sağ-popülist ve otoriter yönetimlerin kendi aileci
ve moralizasyon politikalarına entegre edebildiği teknik bir çocukluk rejimi üretmektedir.
İlk olarak, 2000–2006 arasında raporlar çocukluk alanını ağırlıklı olarak küresel tehditler, krizler
ve yoksulluk ekseninde çerçevelemektedir. Bu dönemde çocuk, uluslararası toplumun
korumasına muhtaç, kırılgan ve pasifleştirilmiş bir figür olarak resmedilirken; çözüm güçlü devlet
kapasitesi, lider kararlılığı ve aile dayanıklılığına indirgenmektedir. Bu yaklaşım, popülist
rejimlerin kendilerini “çocuğun hamisi” ve “koruyucu baba-devlet” olarak sunmasına imkân
tanıyan söylemsel bir zemin yaratmaktadır. Böylece çocuk politikalarının sorumluluğu yapısal
eşitsizlikler yerine aileye ve güçlü liderliğe kaymaktadır.

2007–2015 dönemi, çocukluğu giderek daha fazla performans göstergeleri, ölçülebilirlik, hedefli
müdahaleler ve teknokratik çözümler etrafında tarif etmektedir. Çocuğun refahı, annenin
statüsüne, ailenin bakım kapasitesine, sağlık zincirlerinin verimliliğineveya teknolojik
inovasyonun sunduğu imkânlara bağlanmaktadır. Bu dönemde çocuk, hak sahibi bir yurttaş
olmaktan çok “yatırım yapılacak insan sermayesi”, “ölçülebilir risk” veya “hizmeti hedeflenebilir
nüfus” olarak kategorize edilmektedir. Aile ise çocuğun iyi oluşunun doğal mekânı olarak
idealleştirilmektedir. Bu çerçeve, popülist aile rejimlerinin kadının bakım emeğini görünmez kılan
ve sorumluluğu anne-babaya yükleyen söylemleriyle örtüşmektedir. Doğan (2025), sağ popülist
yönetimlerde aile odaklı söylemin politik bir araç olarak nasıl işlediğini incelemektedir. Çalışma,
popülist iktidarların aileyi “tehdit altında bir değer” olarak sunarak toplumu mobilize ettiğini ve
çocukluğun bu söylemin en güçlü ideolojik unsurlarından biri hâline getirildiğini
vurgulamaktadır. Aynı zamanda sosyal yardım programları, şefkat ve sadakat üzerinden kurulan
popülist performansın bir aracına dönüşebilmektedir.

2016 sonrası raporlarda çocukluk giderek daha keskin biçimde dijital çağ, iklim krizi, göç,
biyogüvenlik ve ruh sağlığı gibi yeni kırılganlık alanlarıyla tanımlanmaktadır. Bu yıllarda çocuk,
hem “geleceğin stratejik nüfusu” hem de “sürekliizlenmesi gereken risk öznesi” olarak
kurgulanmaktadır. Dijital güvenlik, beslenme krizi, pandemi sonrası ruh sağlığı gibi temalar 

65

3

İnceleme Makalesi



çocukluğu güvenlik, izleme, veri toplama ve davranış kontrolü etrafında yeniden düzenleyen bir
söylemi güçlendirmektedir. Bu söylem, popülist rejimlerin dijital yasakları, gözetim teknolojilerini
ve aileci moralizasyon politikalarını “çocuğu koruma” gerekçesiyle meşrulaştırmasına elverişli bir
yapı sunmaktadır.

Genel olarak tablo şunu göstermektedir: UNICEF raporları hak temelli bir çerçeve sunsa da
çocukluğu çoğu zaman apolitik, teknik ve yönetilebilir bir nüfus olarak düzenlemektedir. Yapısal
eşitsizlik, otoriterleşme, neoliberal yoksullaşma, savaş politikaları veya ekolojik yıkım gibi siyasi
belirleyiciler geri planda kalırken; çocuk yoksulluğu, beslenme krizi, dijital riskler veya ruh sağlığı
sorunları aile içi davranış kalıpları, bakım eksikliği veya “hedefli müdahale” gerektiren teknik
problemlermiş gibi sunulmaktadır. Çocuğun politik özneleşmesi yalnızca sembolik düzeyde yer
almakta, katılım ise çoğu zaman temsili, kontrollü veya veri üretimine indirgenmiş biçimde
çerçevelenmektedir.

Bu genel eğilim, popülist rejimler açısından üç stratejik fırsat üretmektedir:

-       Aileyi sorumlulaştıran ve yapısal eşitsizlikleri görünmez kılan bir çocukluk söylemi;
-       Çocuğu “korunması gereken kırılgan özne” olarak sunarak güvenlikçi ve gözetimci
politikaları meşrulaştırma imkânı;
-       Ölçülebilir göstergeler üzerinden başarı hikâyeleri kurgulayarak performans siyasetini
güçlendirme.

Sonuç olarak, raporlar yıllar içinde çocukluğu giderek daha fazla biyopolitik, teknik ve aile-
merkezli bir rejim içinde yeniden kurmaktadır. Bu da popülist aile politikalarının hem ahlaki hem
de yönetişimsel araçlarla güç kazanmasına, eşitsizliklerin depolitize edilmesine ve çocuk
politikasının şefkat–sadakat eksenine sıkıştırılmasına olanak tanımaktadır.

66

İnceleme Makalesi



Tablo 3. Raporların Tematik İncelenmesi

67

İnceleme Makalesi



68

İnceleme Makalesi

UNICEF’in 2000–2025 dönemine yayılan küresel raporları incelendiğinde çocukluk siyasetinin,
biyolojikleştirilmiş riskyönetiminden aile odaklı moralizasyon süreçlerine, dijital gözetim
rejimlerinden demografik gelecekçiliğe ve çok boyutlu yoksunluğun kriz siyasetine
eklemlenmesine uzanan beş ana eksende yeniden kurulduğu görülmektedir. Bu temalar, hem
çocukluğu giderek daha fazla yönetilebilir bir nüfus kategorisi olarak çerçevelemekte hem de sağ-
popülist rejimlerin aileci, güvenlikçi ve performatif siyaset üretimine geniş bir söylemsel alan
açmaktadır.

2000’lerden itibaren raporların önemli bir kısmı çocukluğu biyolojik kırılganlık, hayatta kalma
göstergeleri ve risk yönetimi ekseninde tanımlamaktadır. Aşılama (2023), malnütrisyon (2019),
HIV/AIDS (2005–2007), anne-çocuk sağlığı zincirleri (2009–2010) ve bebek sağlığına odaklanan
raporlar, çocuğu “iyileştirilebilir organizma”, “ölçülebilir beden”, “risk altındaki nüfus” olarak
konumlandırmaktadır. Bu yaklaşım, çocuğu politik özne olmaktan çıkararak sağlık sistemlerinin,
istatistiksel göstergelerin ve küreselrisklerin yönetilmesi gereken bir biyopolitik varlık haline
getirmektedir. Bu çerçeve, sağ popülist rejimlerin aileyi ve devleti “çocuğun doğal koruyucusu”
olarak konumlandıran söylemleriyle kolayca birleşmektedir. “Sağlam nesiller”, “güçlü aile-güçlü
ulus” gibi normatif söylemler, raporların ebeveynlik ve beden yönetimi vurgusuyla uyumlu
çalışarak kadınlara bakım sorumluluğunu yükleyen mikro-otoriter aile politikalarını
meşrulaştırmaktadır.

UNICEF raporları içinde özellikle 2006, 2007, 2011, 2013 ve 2021 yılları, çocuk refahının temel  



belirleyicisi olarak aileyi konumlandırmaktadır. ‘‘Ana babaları bu çocuklara yeterli bakımı ve
desteği sağlayamamakta, bu yüzden çocuklar kazalara, suiistimale, sokak yaşamına veya suça
daha açık hale gelmektedir’’(UNICEF, 2011). Anne-baba davranışı, bakım kapasitesi, ebeveynlik
becerileri ve aile içiduygusal iklim rapor dilinin merkezine yerleşmektedir. Bu yaklaşım,
çocukluğu kamusal eşitsizlikler ve yapısal sorunlarüzerinden değil, aile performansı üzerinden
değerlendirilen bir alan haline getirmektedir. Böylece çocukluk, “doğru ebeveynlik uygulanırsa
korunabilir” bir rejime sıkıştırılarak; yoksulluk, barınma krizi, eğitim eşitsizliği gibi sistemsel
sorunlar geri plana itilmektedir. Bu dil, sağ-popülist ideolojinin aileyi ulusal kimliğin ve
toplumsal ahlakın merkezi kılan yaklaşımıyla büyük ölçüde örtüşmektedir. Aile hem kutsal hem
de disipline edilmesi gereken bir kurum olarak kodlanırken, kadın bakım emeğini görünmez kılan
politikalar bu çerçevenin içinden rahatlıkla meşruiyet bulmaktadır.

2017’den itibaren raporlarda çocukluk, hızla dijital riskler, çevrimiçi güvenlik, ebeveyn kontrolü,
algoritmik yönlendirmeler ve sosyal medya etkileri etrafında yeniden çerçevelenmektedir. Çocuk
artık hem fırsatlara erişen hemsiber zorbalık, mahremiyet ihlali ve davranış izleme gibi risklere
maruz kalan hem çevrimiçi etkinliklerden faydalanan hem de çeşitli aktörler (aile, platformlar,
devlet) tarafından sürekli gözetilen bir dijital öznedir. Bu çoklu gözetim çerçevesi, popülist
rejimlerin “gençleri ve çocukları koruma” söylemiyle internet kısıtlamaları, platform yasakları,
yoğun dijital denetim ve siber güvenlik yasalarını meşrulaştırmasına kapı aralamaktadır.
UNICEF’in dijital risklere vurgu yapan dili, muhafazakâr aile politikalarının ev içi dijital gözetim
pratikleriyle birleşerek mikro-otoriter ilişki biçimlerini güçlendirmepotansiyeli taşımaktadır.

2014, 2020 ve özellikle 2024 raporları, çocukluğu gelecek projeksiyonları, demografik
modellemeler, iklim belirleyicileri ve teknolojik dönüşüm ekseninde tanımlayarak çocukluğu
geleceğin stratejik nüfusuna dönüştürmektedir. Bu söylemde çocuk: “2050 işgücü”, “iklim
krizinin kırılgan paydaşı”, “dijital ekonominin hedef kitlesi” ve “ülkenin kalkınmayatırımının
biyolojik taşıyıcısı” olarak inşa edilmektedir. Çocukluk böylece yalnızca bir yaşam evresi değil,
geleceğedönük nüfus mühendisliğinin ana parametresi haline gelmektedir. Bu yaklaşım, popülist
rejimlerin “yerli ve milli teknoloji nesli”, “2050 vizyonu”, “güçlü gençlik-güçlü devlet” gibi
kalkınmacı ve milliyetçi söylemlerini güçlendiren stratejik bir çerçeve sunmaktadır.

2000’lerin başındaki parasal yoksulluk çerçevesi, 2010 sonrası çok boyutlu yoksunluğa; 2025’te
ise iklim-borç-çatışma üçgeninin iç içe geçtiği bir küresel kırılganlık haritasına dönüşmektedir.
Çocuk burada,ekonomik dalgalanmaların ilk mağduru, insani yardım programlarının hedef
nüfusu ve sosyal koruma sistemlerinin performans göstergesi haline gelmektedir. Bu söylem,
popülist iktidarlara yoksulluğu depolitize ederek aile davranışlarınabağlama; sosyal yardımları ise
şefkat siyaseti ve sadakat ağları üzerinden kurgulama imkânı tanımaktadır. Çocuk böylece hem
mağdur figürü hem de rejimin “merhamet eli”ni görünür kılan bir siyasal sembol haline
gelmektedir.

Bu tematik çözümleme, UNICEF raporlarının çocukluğu giderek daha fazla biyopolitik, teknik, 

69

İnceleme Makalesi



ölçülebilir ve aile-merkezli bir rejim içinde kurduğunu göstermektedir. Çocuk öznesi hak sahibi
bir yurttaştan çok, yönetilmesi gereken “risk kategorisi”, hedeflenebilir nüfus segmenti veya
geleceğe yatırım alanı olarak görünür halegelmektedir. Bu dil, sağ-popülist rejimlerin aileci,
güvenlikçi ve performatif siyaset üretimine hem ideolojik hem deoperasyonel düzeyde
eklemlenebilen bir çocukluk kurgusu yaratmaktadır.

Tartışma

Bu çalışma, UNICEF’in 2000–2025 yılları arasında yayımladığı Dünya Çocuklarının Durumu
raporlarını sağ popülist rejimlerin yükselişi, aile-merkezli refah politikaları ve çocukluk
rejimlerinin dönüşümü bağlamında ele alarak, çocukluğun ulusal ve küresel düzeyde nasıl
ideolojik olarak yeniden inşa edildiğini ortaya koymaktadır. Bulgular, literatürde son yirmi yıldır
tartışılan çocukluğun toplumsal inşası (Alanen, 2001; James & Prout, 1997), biyopolitika
(Foucault, 1978/2008; Rose, 1999), ailecilik (Fraser, 2016; Tronto, 2013), anti-gender hareketi
(Graff & Korolczuk, 2022)ve popülist söylem çalışmaları (Wodak, 2015; Yuval-Davis, 2011;
Brown, 2019) ile yakından örtüşen yapısal bir dönüşüme işaret etmektedir. UNICEF raporlarının
zaman içindeki tematik kaymalarına bakıldığında, çocukluğun giderek daha fazla biyolojik risk,
aile performansı, dijital gözetim ve gelecekçi nüfus mühendisliği etrafında tanımlandığı
görülmektedir. Bu yönelim, sağ popülist rejimlerin aileyi ulusun ahlaki, kültürel ve demografik
taşıyıcısı olarak konumlandıran politikalarıyla kritik ölçüde çakışmaktadır.

İlk olarak, raporların 2000–2006 döneminde çocukluğu büyük ölçüde küresel tehditler,
HIV/AIDS, çatışma ve yoksulluk çerçevesinde tanımlaması; çocuğu uluslararası sistemi harekete
geçirmesi gereken kırılgan bir özne olarak kodlaması, devlet ve liderlik vurgusunu güçlendiren
paternalist bir söylem yaratmaktadır. Bu çerçeve, popülist rejimlerin sıkça başvurduğu “koruyucu
baba-devlet” figürüyle büyük benzerlik taşır. UNICEF’in bu dönemdeki rapor dili,
yapısaleşitsizlik, neoliberal yoksullaşma ve savaş politikaları gibi makro nedenleri arka planda
bırakarak güçlü devlet kapasitesini çözüm olarak öne çıkarmaktadır. Böyle bir çerçeve, popülist
liderlerin kendilerini “çocukların gerçek hamisi” olaraksunmasına zemin hazırlamakta; çocukluk,
teknik bir risk yönetimi alanı olarak yeniden düzenlenmektedir.

2007–2015 döneminde çocukluğun ölçülebilir göstergeler, hedeflenebilir nüfus segmentleri ve
performans odaklı müdahaleler üzerinden tanımlanması, çocuğu daha da “teknik bir yönetim
nesnesi” hâline getirmektedir. Donzelot’un (1979) aileyi disipline eden yönetişim mekanizmalarını
tartıştığı çerçeve ile uyumlu biçimde UNICEF raporları, çocuğun refahını annenin statüsüne,
ebeveynlik becerisine ve bakım kapasitesine indirgemekte, böylece çocukluk kamusal
sorumluluklardan ziyade aile davranışları üzerinden açıklanmaktadır. Annenin eğitim düzeyi ile
bebek ölümü̈  olasılığı arasındaki güçlü ilişki Nüfus ve Sağlık Araştırması (NSA)tarafından ortaya
konulan güçlü ilişki bu gerçeğin en çarpıcı göstergesidir (UNICEF, 2011). Bu noktada Fraser’ın
(2016), bakım emeğinin kadınlar üzerinde yoğunlaştırılması ve neoliberal devletin sorumluluk
transferi eleştirileriyle tam bir paralellik görülmektedir.

70

İnceleme Makalesi



Kourou’nun (2021) çalışması, Türkiye’de sağ popülizm ile anti‑gender/toplumsal cinsiyet karşıtı
hareketlerin, iktidarın aile siyaseti söylemi ve pratikleri üzerinden nasıl birleştiğini ve bunun bir
popülist siyasal mobilizasyon stratejisi hâlinegeldiğini göstermektedir.  Raporda çocuğun iyilik
hâlinin anne performansına bağlanması, sağ popülist rejimlerde kadınların aile-içi rollerini
normatif bir biçimde güçlendiren ailecilik politikalarına yüksek uyarlanabilirlik göstermektedir.

2017’den itibaren çocukluk dijital riskler, çevrimiçi gözetim, algoritmik yönlendirmeler ve
mahremiyet meseleleriüzerinden yeniden kurgulanmaktadır. Bu dönüşüm, literatürde tartışılan
dijital çocukluk rejimlerinin (Livingstone et al., 2019) doğal bir uzantısıdır. Ancak UNICEF
raporlarının dijital çağda çocuğu hem korunması gereken hem de sürekligözetlenen bir özne
olarak çerçevelemesi, popülist rejimlerin dijital güvenlik ve kontrol pratiklerini
meşrulaştırabilecek güçlü bir söylemsel araç üretmektedir. Son yıllarda birçok ülkede görülen
“çocukları koruma” gerekçesiyle getirilen internet sınırlamaları, sosyal medya yasakları ve ev-içi
dijital gözetim uygulamaları bu söylemsel alan içinde politik anlam bulmaktadır. Dolayısıyla
dijitalleşme, çocukluk üzerinde yalnızca piyasa-odaklı bir dönüşüm değil, aynı zamanda popülist
rejimlerin moralizasyon ve kontrol mekanizmalarının mikro düzeyde işlediği bir yönetişim alanı
hâline gelmektedir.

Raporların 2014, 2020 ve 2024 yıllarında çocukluğu demografik projeksiyonlar, iklim riskleri,
şehirleşme ve geleceğin işgücü üzerinden tanımlayan gelecekçi çerçeveleri, ulusalcılığın ve nüfus
mühendisliğinin çocukluk siyasetindeki rolünü daha görünür hâle getirmektedir. Bu çerçevede
çocuk, “geleceğin stratejik nüfusu” olarak konumlanmakta; ülkenin kalkınma hedeflerinin
biyolojik taşıyıcısı hâline getirilmektedir. Literatürde anti-gender ve sağ popülist
rejimlerindemografi söylemine dayanan ulusal projeleri (Yuval-Davis, 2011) ile bu yaklaşımın
uyumu dikkat çekicidir. Çocuk politikaları, yalnızca refahın değil, ulusal kimliğin ve gelecek
tahayyülünün inşasında stratejik bir araç olarak kullanılmaktadır.

2025 raporunun ortaya koyduğu iklim–borç–çatışma sarmalında çocuk yoksulluğu çerçevesi,
çocuğu küresel kırılganlık göstergesi hâline getirirken, yoksulluğun politik sorumluluğunu büyük
ölçüde aile davranışlarına, bakım kapasitesine vebireysel dayanıklılığa yüklemektedir. Bu dil,
literatürde popülist rejimlerin sosyal yardımı şefkat siyasetiyle harmanlayanve sadakat ilişkilerine
dönüştüren pratikleriyle örtüşmektedir (Auerbach & Galiani, 2023). Böylece çocuk hem mağdur
hem de rejimin merhamet gösterisinin sembolik figürü hâline getirilerek; yoksulluğun yapısal
nedenleri depolitize edilmektedir.

Bu bulgular, UNICEF raporlarının görünürde hak temelli bir çerçeve sunsa da çocukluğu giderek
daha fazla teknik,ölçülebilir, yönetilebilir ve aile-performansına dayalı bir nüfus rejimi içinde
kurduğunu göstermektedir. Bu rejim, sağpopülist aile politikalarıyla ideolojik düzeyde uyumlu
çalışan bir söylemsel alan üretmekte; çocukluğun politik özneleşmesi ise yalnızca sembolik
düzeyde var olmaktadır. Çınar (2024), Türkiye’de sağ popülizmin tarihsel süreklilik içinde
şekillendiğini ve aile–milli değerler söyleminin bu popülist çizginin temel bileşenlerinden biri 

71

İnceleme Makalesi



olduğunu göstermektedir. Sonuç olarak, uluslararası çocukluk belgelerinin analizi, çağdaş
popülist siyasetlerin aileyi, ulusu,toplumsal cinsiyeti ve geleceği nasıl yeniden kurguladığını
görünür kılmakta; çocukluk alanının hem biyopolitik hem ideolojik hem de dijital bir mücadele
alanı hâline geldiğini ortaya koymaktadır.

Sonuç

UNICEF’in 2000–2025 dönemine yayılan Dünya Çocuklarının Durumu raporlarının
çözümlemesi, çocukluğun küreselölçekte giderek daha fazla biyopolitik, teknik, ölçülebilir ve aile-
merkezli bir çerçevede yeniden kurulduğunu göstermektedir. Hukuki olarak hak temelli bir dili
benimseyen raporlar, söylemsel düzeyde çocukluğu çoğu kez kırılgan, risk altındaki,
hedeflenebilir ve yönetilmesi gereken bir nüfus kategorisine indirgemekte; böylece çocukluğu
politik birözne olmaktan uzaklaştırarak teknik bir müdahale alanına dönüştürmektedir. Bu
durum, raporların başlangıçtaki hak merkezli yaklaşımının, yıllar içinde performans göstergeleri,
veri odaklı yönetişim, aileci normatiflik ve kriz siyaseti tarafından kademeli biçimde
sınırlanmasına yol açmaktadır.

Bu söylem, özellikle sağ popülist rejimler için güçlü bir siyasal kaynak niteliği taşımaktadır.
Çocukluğun biyopolitik kırılganlık üzerinden tanımlanması, devletin ve ailenin “doğal koruyucu”
olarak konumlandırılmasını kolaylaştırmakta; toplumsal cinsiyet eşitsizlikleri, yoksulluk, göç,
savaş, ekolojik yıkım ve neoliberal politika tercihleri gibi yapısal belirleyiciler
görünmezleşmektedir. Acar ve Altunok’a (2013) göre de AKP döneminde aile ve üreme
politikaları, muhafazakâr-popülist bir söylemle yenidenkurgulanmış; çocukluk, geleneksel aile
ideolojisinin merkezine yerleştirilerek devletin ideolojik araçlarından biri hâline gelmiştir. Böylece
çocuk yoksulluğu,malnütrisyon, dijital riskler ya da ruh sağlığı krizleri gibi meseleler, politik güç
ilişkileriyle bağlantılı toplumsal sorunlar olmaktan çıkarak aile davranışlarına, ebeveynlik
kapasitesine ve bireysel sorumluluk rejimlerine indirgenmektedir.

Raporların aileyi çocuk refahının temel mekânı olarak idealize eden dili, popülist aile
politikalarının kadın bakım emeğini görünmezleştiren, aileyi moral bir özneye dönüştüren ve
toplumsal eşitsizlikleri depolitize eden söylemleriyle örtüşmektedir. Dijitalleşen çocukluk teması,
popülist iktidarların çevrimiçi gözetim, siber güvenlik yasaları ve sosyal medya kontrolünü
“çocuk koruma” gerekçesiyle meşrulaştırmalarına alan açmaktadır. Gelecekçilik ve demografik
endişe ekseni ise çocukluğu ulusun geleceğine ilişkin teknik bir yatırım aracına dönüştürerek
popülist demografi politikalarını desteklemektedir. Son olarak, çok boyutlu yoksulluk çerçevesi,
sosyal yardımların şefkat ve sadakat üzerinden kurulanperformatif siyaset içinde
araçsallaştırılmasına imkân tanımaktadır.

Bu bulgular, çocukluk politikalarının küresel ölçekte giderek daha fazla biçimsel olarak hak
temelli, içerik olarak ise aileci veyönetimsel bir yapıya büründüğünü ortaya koymaktadır. Bu
yapı, çocukların politik özneleşmesini sınırladığı gibi, eşitsizlik, bakım rejimleri, toplumsal 

72

İnceleme Makalesi



cinsiyet adaleti ve sosyal devlet tartışmalarını ikincilleştirmektedir. Uluslararası belgelerin
söylemsel analizi, bu nedenle yalnızca UNICEF’in küresel yaklaşımındaki dönüşümü değil, aynı
zamanda çağdaş popülist rejimlerin çocukluğu ulusal kimlik, demografik güvenlik ve ahlaki
düzenin taşıyıcısı olarak yeniden kurma biçimlerini anlamaya da imkân vermektedir.

Sonuç olarak, çocuk politikalarının gerçekten hak temelli, eşitlikçi ve özgürleştirici olabilmesi için
çocukluğu yönetilebilir bir nüfus kategorisi olarak gören bu teknokratik ve aile-merkezli
yaklaşımın ötesine geçmek gerekmektedir. Çocukların özneleşmesini, yapısal eşitsizliklerle
mücadeleyi, toplumsal cinsiyet adaletini, ekolojik krizi ve demokratik katılımı merkeze alan
alternatif bir çocuk siyaseti hem ulusal hem uluslararası düzeyde giderek daha kritik hâle
gelmektedir. UNICEF raporlarının bu uzunlamasına incelemesi, böyle bir dönüşümün neden
gerekli olduğunu ve mevcut küresel çocukluk söyleminin hangi açılardan politik müdahaleye
ihtiyaç duyduğunu açık biçimde göstermektedir.

Kaynakça

Acar, F., & Altunok, G. (2013). ‘‘The ‘politics of the intimate’ at the intersection of neo-
liberalism and neo‑conservatism in contemporary Turkey. Women's Studies International Forum,
41, 14– 23.

Alanen, L. (2001). Childhood as a generational condition: Children’s daily lives in a welfare state
In L. Alanen & B. Mayall (Eds.), Conceptualizing child–adult relations, pp.129–143, Routledge.

Apple, M. W. (2013). Educating the “right” way: Markets, standards, God, and inequality
(2nd ed.). Routledge.

Bowen, G. A. (2009). Document analysis as a qualitative research method. Qualitative Research
Journal, 9(2), 27–40.

Brown, W. (2019). In the ruins of neoliberalism: The rise of antidemocratic politics in the West.
Columbia University Press.

Çınar, K. (2024). The historical roots of right-wing populism in Turkey: A spatial examination of
DP, ANAP and AKP.Southeast Europen and Black Sea Studies, 24(1), 121-143.

Doğan, G. (2025). Family-oriented discourse and policymaking in right-wing populist
governance. Politics, Religion & Ideology, 26(1), 63-88.

Donzelot, J., Hurley, R., & Deleuze, G. (1979). The policing of families, 88-89, Pantheon Books. 
Foucault, M. (1978). The History of Sexuality Volume I: An Introduction (R. Hurley, Trans.)
NY: Vintage.

Fraser, N. (2016). Contradictions of capital and care. New Left Review, vol.100 pp. 99-117.

Giroux, H. (2022). .Pedagogy of resistance: Against manufactured ignorance. Bloomsbury.

Graff, A., & Korolczuk, E. (2022). Anti-gender politics in the populist moment . Routledge.

Hanson, K., & Lundy, L. (2017). Does exactly what it says on the tin?: A critical analysis and
alternative conceptualisation of the so-called “general principles” of the convention on the rights
of the child. The International Journal of Children's Rights. 25(2), 285-306. 

73

İnceleme Makalesi



74

James, A., & Prout, A. 2003). Constructing and reconstructing childhood: Contemporary issues
in the sociological study of childhood (2nd ed.). Routledge.

Kourou, N. S. (2020). Sağ popülizm ve toplumsal cinsiyet karşıtı hareketlerin birlikteliğinde AKP
hükümetlerinin aile siyaseti ve popülist siyasal mobilizasyonu. Feminist Tahayyül Akademik
Araştırmalar Dergisi, 2(2), 207–241.

Kuhar, R., & Paternotte, D. (Eds.). (2017). Anti-gender campaigns in Europe: Mobilizing against
equality. Bloomsbury Publishing PLC.

Livingstone, S., Stoilova, M., & Nandagiri, R. (2019). Children’s data and privacy online:
Growing up in a digital age: Research findings. London School of Economics and Political
Science, Department of Media and Communications.

Qvortrup, J. Bardy, M., Sgritta, G., & Wintersberger, H. (1994). Childhood matters: Social
theory, practice and politics. Avebury.

Reynaert, D., Bouverne-de-Bie, M., & Vandevelde, S. (2009). A review of children’s rights
literature since the adoption of the United Nations Convention on the Rights of the Child.
Childhood, 16(4), 518-534.

Rose, N. (1999). Powers of freedom: Reframing political thought. Cambridge University Press.
Tronto, J. C. (2013). Caring democracy: Markets, equality and justice. In Caring Democracy.
NYU Press.

UNICEF. (2005). The State of the World's Children: Childhood Under Threat. Erişim: 30 Kasım
2025, https://books.google.com.tr/books?id=LP0_zAjsyCsC&lpg=PR5&ots=HO9It-
cU5c&dq=the%20state%20of%20the%20world's%20children&lr&hl=tr&pg=PR5#v=onepage&q
=the%20state%20of%20the%20world's%20children&f=false

UNICEF. (2006). The State of the World's Children: Excluded and Invisible. Erişim: 30 Kasım
2025,
https://books.google.com.tr/books?id=q8aQAYGwoHgC&lpg=PR6&ots=5kCRc1wOLm&dq
=the%20state%20of%20the%20world's%20children&lr&hl=tr&pg=PR6#v=onepage&q=the
%20state%20of%20the%20world's%20children&f=false

UNICEF. (2007). The State of the World's Children: Women and Children: The Double
Dividend of         Gender            Equality.                       Erişim: 30                 Kasım                 
2025, https://books.google.com.tr/books?
id=HiIZr4QFkOMC&lpg=PR6&ots=18N0Ne_Pfi&dq=the%20state%20of%20the%20world's%2
0children&lr&hl=tr&pg=PR6#v=onepage&q=the%20state%20of%20the%20world's%20children
&f=false

UNICEF. (2008). The State of the World's Children: Child Survival. Erişim: 30 Kasım 2025,
https://books.google.com.tr/books?
id=mt93KbP1JCYC&lpg=PR3&ots=Mpy7eiGGo6&dq=the%20state%20of%20the%20world's%
20children&lr&hl=tr&pg=PR3#v=onepage&q&f=fal se

UNICEF. (2009). The State of the World's Children: Maternal and Newborn Health. Erişim: 30
Kasım 2025, https://digitallibrary.un.org/record/645771

UNICEF. (2010). The State of the World's Children: Celebrating 20 Years of the Convention on
the Rights of the Child (special edition). Erişim: 30 Kasım 2025,
https://books.google.com.tr/books?
id=rUIU_9HwMF8C&lpg=PA12&ots=3IIi5rYz9I&dq=the%20state%20of%20the%20world's%2
0children&lr&hl=tr&pg=PA12#v=onepage&q=the%20state%20of%20the%20world's%20childre
n&f=false

UNICEF. (2011). The State of the World's Children: Adolescence: An Age of Opportunity.
Erişim: 30 Kasım 2025, https://books.google.com.tr/books?
id=S94hOBDJFcIC&lpg=PA8&ots=xazBA0hXNM&dq=the%20state%20of%20the%20world's
%20children&lr&hl=tr&pg=PA8#v=onepage&q=the%20state%20of%20the%20world's%20childr
en&f=false

İnceleme Makalesi

https://books.google.com.tr/books?id=LP0_zAjsyCsC&lpg=PR5&ots=HO9It-cU5c&dq=the%20state%20of%20the%20world%27s%20children&lr&hl=tr&pg=PR5%23v%3Donepage&q=the%20state%20of%20the%20world%27s%20children&f=false
https://books.google.com.tr/books?id=LP0_zAjsyCsC&lpg=PR5&ots=HO9It-cU5c&dq=the%20state%20of%20the%20world%27s%20children&lr&hl=tr&pg=PR5%23v%3Donepage&q=the%20state%20of%20the%20world%27s%20children&f=false
https://books.google.com.tr/books?id=LP0_zAjsyCsC&lpg=PR5&ots=HO9It-cU5c&dq=the%20state%20of%20the%20world%27s%20children&lr&hl=tr&pg=PR5%23v%3Donepage&q=the%20state%20of%20the%20world%27s%20children&f=false
https://books.google.com.tr/books?id=q8aQAYGwoHgC&lpg=PR6&ots=5kCRc1wOLm&dq=the%20state%20of%20the%20world%27s%20children&lr&hl=tr&pg=PR6%23v%3Donepage&q=the%20state%20of%20the%20world%27s%20children&f=false
https://books.google.com.tr/books?id=q8aQAYGwoHgC&lpg=PR6&ots=5kCRc1wOLm&dq=the%20state%20of%20the%20world%27s%20children&lr&hl=tr&pg=PR6%23v%3Donepage&q=the%20state%20of%20the%20world%27s%20children&f=false
https://books.google.com.tr/books?id=q8aQAYGwoHgC&lpg=PR6&ots=5kCRc1wOLm&dq=the%20state%20of%20the%20world%27s%20children&lr&hl=tr&pg=PR6%23v%3Donepage&q=the%20state%20of%20the%20world%27s%20children&f=false
https://books.google.com.tr/books?id=HiIZr4QFkOMC&lpg=PR6&ots=18N0Ne_Pfi&dq=the%20state%20of%20the%20world%27s%20children&lr&hl=tr&pg=PR6%23v%3Donepage&q=the%20state%20of%20the%20world%27s%20children&f=false
https://books.google.com.tr/books?id=HiIZr4QFkOMC&lpg=PR6&ots=18N0Ne_Pfi&dq=the%20state%20of%20the%20world%27s%20children&lr&hl=tr&pg=PR6%23v%3Donepage&q=the%20state%20of%20the%20world%27s%20children&f=false
https://books.google.com.tr/books?id=HiIZr4QFkOMC&lpg=PR6&ots=18N0Ne_Pfi&dq=the%20state%20of%20the%20world%27s%20children&lr&hl=tr&pg=PR6%23v%3Donepage&q=the%20state%20of%20the%20world%27s%20children&f=false
https://books.google.com.tr/books?id=HiIZr4QFkOMC&lpg=PR6&ots=18N0Ne_Pfi&dq=the%20state%20of%20the%20world%27s%20children&lr&hl=tr&pg=PR6%23v%3Donepage&q=the%20state%20of%20the%20world%27s%20children&f=false
https://books.google.com.tr/books?id=mt93KbP1JCYC&lpg=PR3&ots=Mpy7eiGGo6&dq=the%20state%20of%20the%20world%27s%20children&lr&hl=tr&pg=PR3%23v%3Donepage&q&f=false
https://books.google.com.tr/books?id=mt93KbP1JCYC&lpg=PR3&ots=Mpy7eiGGo6&dq=the%20state%20of%20the%20world%27s%20children&lr&hl=tr&pg=PR3%23v%3Donepage&q&f=false
https://books.google.com.tr/books?id=mt93KbP1JCYC&lpg=PR3&ots=Mpy7eiGGo6&dq=the%20state%20of%20the%20world%27s%20children&lr&hl=tr&pg=PR3%23v%3Donepage&q&f=false
https://books.google.com.tr/books?id=mt93KbP1JCYC&lpg=PR3&ots=Mpy7eiGGo6&dq=the%20state%20of%20the%20world%27s%20children&lr&hl=tr&pg=PR3%23v%3Donepage&q&f=false
https://digitallibrary.un.org/record/645771
https://books.google.com.tr/books?id=rUIU_9HwMF8C&lpg=PA12&ots=3IIi5rYz9I&dq=the%20state%20of%20the%20world%27s%20children&lr&hl=tr&pg=PA12%23v%3Donepage&q=the%20state%20of%20the%20world%27s%20children&f=false
https://books.google.com.tr/books?id=rUIU_9HwMF8C&lpg=PA12&ots=3IIi5rYz9I&dq=the%20state%20of%20the%20world%27s%20children&lr&hl=tr&pg=PA12%23v%3Donepage&q=the%20state%20of%20the%20world%27s%20children&f=false
https://books.google.com.tr/books?id=rUIU_9HwMF8C&lpg=PA12&ots=3IIi5rYz9I&dq=the%20state%20of%20the%20world%27s%20children&lr&hl=tr&pg=PA12%23v%3Donepage&q=the%20state%20of%20the%20world%27s%20children&f=false
https://books.google.com.tr/books?id=rUIU_9HwMF8C&lpg=PA12&ots=3IIi5rYz9I&dq=the%20state%20of%20the%20world%27s%20children&lr&hl=tr&pg=PA12%23v%3Donepage&q=the%20state%20of%20the%20world%27s%20children&f=false
https://books.google.com.tr/books?id=S94hOBDJFcIC&lpg=PA8&ots=xazBA0hXNM&dq=the%20state%20of%20the%20world%27s%20children&lr&hl=tr&pg=PA8%23v%3Donepage&q=the%20state%20of%20the%20world%27s%20children&f=false
https://books.google.com.tr/books?id=S94hOBDJFcIC&lpg=PA8&ots=xazBA0hXNM&dq=the%20state%20of%20the%20world%27s%20children&lr&hl=tr&pg=PA8%23v%3Donepage&q=the%20state%20of%20the%20world%27s%20children&f=false
https://books.google.com.tr/books?id=S94hOBDJFcIC&lpg=PA8&ots=xazBA0hXNM&dq=the%20state%20of%20the%20world%27s%20children&lr&hl=tr&pg=PA8%23v%3Donepage&q=the%20state%20of%20the%20world%27s%20children&f=false
https://books.google.com.tr/books?id=S94hOBDJFcIC&lpg=PA8&ots=xazBA0hXNM&dq=the%20state%20of%20the%20world%27s%20children&lr&hl=tr&pg=PA8%23v%3Donepage&q=the%20state%20of%20the%20world%27s%20children&f=false


75

UNICEF. (2012). The State of the World's Children: Children in an Urban World. Erişim: 30
Kasım 2025,https://data.unicef.org/resources/the-state-of-the-worlds-children-2012-children- in-
an-urban-world/

UNICEF. (2013). The State of the World's Children: Children with Disabilities. Erişim: 30 Kasım       
2025,
http://www.unicef.org/sowc2013/files/SWCR2013_ENG_Lo_res_24_Apr_2013.pdf

UNICEF. (2014). Every Child Counts – Revealing disparities, advancing children’s rights.
Erişim: 30 Kasım 2025, https://eric.ed.gov/?id=ED560009
UNICEF. (2015). Reimagine the Future: Innovation for Every Child. Erişim: 30 Kasım 2025,
https://data.unicef.org/resources/state-worlds-children-2015/

UNICEF.    (2016).    A    Fair    Chance    for    Every    Child.    Erişim:    30    Kasım    2025,
https://eric.ed.gov/?id=ED599394

UNICEF.     (2017).     Children     in     a     Digital     World.     Erişim     30     Kasım     2025,
https://eric.ed.gov/?id=ED590013

UNICEF. (2019). Children, Food and Nutrition – Growing well in a changing world. Erişim: 30
Kasım 2025, https://eric.ed.gov/?id=ED599360

UNICEF. (2021). On My Mind – Promoting, protecting and caring for children’s mental health.
Erişim: 30 Kasım 2025, https://eric.ed.gov/?id=ED615261

UNICEF.     (2023).     For     Every     Child,     Vaccination.     Erişim:     30     Kasım     2025,
https://digitallibrary.un.org/record/4011886?ln=en&utm_

UNICEF. (2024). Recovering Childhood in a Changing World. Erişim: 30 Kasım 2025,
https://eric.ed.gov/?id=ED662027

UNICEF. (2025). Ending Child Poverty – Our Shared Imperative. Erişim: 30 Kasım
2025,https://www.unicef.org/reports/state-of-worlds-children/2025?utm

Wodak, R. (2015). The politics of fear: What right-wing populist discourses mean.  Sage.

Yuval-Davis, N. (2011). The politics of belonging: Intersectional contestations. Sage. 
 

İnceleme Makalesi

https://data.unicef.org/resources/the-state-of-the-worlds-children-2012-children-in-an-urban-world/
https://data.unicef.org/resources/the-state-of-the-worlds-children-2012-children-in-an-urban-world/
https://data.unicef.org/resources/the-state-of-the-worlds-children-2012-children-in-an-urban-world/
http://www.unicef.org/sowc2013/files/SWCR2013_ENG_Lo_res_24_Apr_2013.pdf
https://eric.ed.gov/?id=ED560009
https://data.unicef.org/resources/state-worlds-children-2015/
https://eric.ed.gov/?id=ED599394
https://eric.ed.gov/?id=ED590013
https://eric.ed.gov/?id=ED599360
https://eric.ed.gov/?id=ED615261
https://digitallibrary.un.org/record/4011886?ln=en&utm_source=chatgpt.com
https://eric.ed.gov/?id=ED662027
https://www.unicef.org/reports/state-of-worlds-children/2025?utm


76

Dijital Kültür, Gözetim ve Ahlaki Ekonomi: Sosyal Medyanın Yeni Aile Mekânı
Digital Culture, Surveillance, and Moral Economy: Social Media as the New Family Space

Ebru DAYANIR
Gaye NİSANOĞLU

 
Gönderilme Tarihi: 1 Aralık 2025                                  Kabul Tarihi: 25 Aralık 2025

ÖZET

Bu çalışma, Türkiye’de genç evli kadınların Instagram kullanım pratiklerinin evlilik ilişkilerinde mahremiyet, gözetim
ve toplumsal cinsiyet temelli güç müzakerelerini nasıl şekillendirdiğini incelemektedir. Dijitalleşmenin gündelik
yaşama yerleşmesiyle Instagram, yalnızca iletişimi kolaylaştıran bir platform olmaktan çıkarak, görünürlük–
mahremiyet gerilimi içinde işleyen yeni bir “aile mekânı”na dönüşmektedir. Çalışma, bu dönüşümü “dijital mikro-
otoriterlik” kavramı üzerinden tartışmakta; evlilik içi denetim ve düzenleme biçimlerinin, karşılıklı rıza ve ilişkiyi
koruma söylemleriyle normalleşen gündelik pratikler aracılığıyla nasıl kurulduğunu göstermeyi amaçlamaktadır.
Fenomenolojik tasarımla yürütülen araştırmanın verileri, İstanbul’da yaşayan ve 1–10 yıl arası evli 13 heteroseksüel
kadınla 2024 yılında yapılan yarı yapılandırılmış derinlemesine görüşmelerden elde edilmiştir. Veriler MAXQDA
kullanılarak tematik analizle çözümlenmiştir. Bulgular, Instagram’ın (i) evlilikte alternatif bir iletişim ve duygusal
temas alanı olarak kurulduğunu; ancak bu temasın zamanla denetimle iç içe geçebildiğini, (ii) şifre paylaşımı,
hesaplara erişim, beğeni–takip kontrolü gibi pratikler üzerinden “güven rejimleri” ürettiğini, (iii) algoritmik akışın
“algoritmik kıskançlık” yoluyla kriz tetikleyebildiğini ve (iv) hesap kapattırma, kullanım sınırlama ve kurallar koyma
gibi müdahalelerle mikro düzeyli iktidar ilişkilerini görünür kıldığını ortaya koymaktadır. Sonuç olarak çalışma,
dijital platformların sağ popülist “ahlaki aile” söylemiyle rezonans içinde, evlilikte toplumsal cinsiyet normlarını
yeniden üreten dağınık denetim biçimlerine zemin hazırladığını ileri sürmektedir.

Anahtar Kelimeler: Dijital mahremiyet; sağ popülizm; aile ideolojisi; toplumsal cinsiyet; mikro-otoriterlik.

ABSTRACT

This study examines how Instagram use among young married women in Türkiye reshapes marital negotiations
around privacy, surveillance, and gendered power relations. As digital platforms become embedded in everyday life,
Instagram functions not merely as a tool for communication but as a new “family space” where visibility and privacy
intertwine, and where relational boundaries are continuously produced and policed. Building on this premise, the
article develops the concept of digital micro-authoritarianism to capture dispersed, everyday forms of regulation
within intimate relationships—forms that become normalized through discourses of trust, care, and relationship
maintenance rather than through overt coercion. The study adopts a phenomenological qualitative design. Data were
generated through semi-structured in-depth interviews conducted in 2024 with 13 heterosexual women living in
Istanbul who had been married for 1–10 years. Interview transcripts were analyzed using thematic analysis in
MAXQDA. Findings show that Instagram (i) operates as an alternative channel for emotional connection and
shared communication, while gradually blurring the boundary between intimacy and monitoring; (ii) produces “trust
regimes” through practices such as password negotiations, account access, and the moral interpretation of likes and
follow lists; (iii) enables algorithmic jealousy, as recommended content becomes read as indirect evidence of intent
and fidelity; and (iv) renders micro-level power struggles visible through interventions such as forcing account
deactivation, restricting usage, and imposing rules. Overall, the study argues that Instagram-mediated marital
surveillance resonates with the broader moral framing of the family in conservative-populist contexts and contributes
to the everyday reproduction of gendered norms and control within intimate life.

Keywords: Digital privacy; right-wing populism; family ideology; gender; micro-authoritarianism.

Bu çalışma, 14. Uluslararası GAP Kongresinde sözel bildiri olarak sunulmuştur.
Bu yazıya atıfta bulunmak için: Dayanır, E. Nisanoğlu, G. (2025). Dijital Kültür, Gözetim ve Ahlaki Ekonomi: Sosyal
Medyanın Yeni Aile Mekanı, Oditoryum Eleştirel Sosyal Bilimler Dergisi, 4(7), Ss. 76-95. ISSN: 2980-0439.
İstanbul Üniversitesi-Cerrahpaşa,  ebru.dayanir@ogr.iuc.edu.tr , 0009-0004-2315-179X.
İstanbul Üniversitesi-Cerrahpaşa, gaye.nisanoglu@ogr.iuc.edu.tr, 0000-0001-6849-3540. 

1

4

1

Araştırma Makalesi

2

3

3

2

4

mailto:ebru.dayanir@ogr.iuc.edu.tr
mailto:gaye.nisanoglu@ogr.iuc.edu.tr


Giriş

Dijitalleşmenin ve sosyal medya kullanımının artması ve gündelik yaşama yerleşmesi, toplumsal
ilişki şeklini değiştirmekle kalmayıp bu ilişkilerin nasıl düzenlendiğini, denetlendiğini ve
anlamlandırdığını da göstermektedir. Sosyal medya kişiler arası iletişim kolaylaşmasını,
hızlanmasını sağlayan araç olmaktan da öte; görünür olma, mahremiyet ve gözetimin iç içe
geçtiği yeni bir toplumsal alan oluşturmaktadır. Bu alan özellikle evlilik ve aile ilişkilerinde daha
görünür olmaktadır.

Instagram gibi görsellik ve erişilme üzerine kurulu platformlar, evlilikte kişiler arası duygusal
bağlanma şeklini değiştirirken kontrol, kıskançlık ve denetim kavramlarını da ortaya
çıkarmaktadır. Beğeni, takip, içerik paylaşımı ve algoritmik yönlendirmeler, çiftlerin birbirlerinin
davranışlarını yorumladığı alan olmakta ve bu davranışlara yüklenen anlamlara göre ilişkiler
şekillenmektedir. Bu durum, sosyal medya platformlarının yalnızca iletişim alanı olmadığı evlilik
içi ilişkilerin düzenlendiği, sınırlarının çizildiği ve gözetildiği bir “yeni aile mekânı” olarak ortaya
çıktığını göstermektedir.

Bu mikro düzeyli dönüşüm, daha geniş siyasal ve kültürel bağlamlardan bağımsız değildir. Yirmi
birinci yüzyılda sağ popülist siyasal hareketler, aileyi yalnızca toplumsal bir birim değil, aynı
zamanda ulusun ahlaki, kültürel ve demografik sürekliliğinin taşıyıcısı olarak yeniden
tanımlamaktadır. Türkiye, Polonya, Macaristan, Hindistan ve Brezilya gibi ülkelerde aile, sağ
popülist iktidarların hem söylemsel hem de politik ajandalarında merkezî bir konum işgal
etmektedir (Doğan, 2025; Linnamäki, 2024; Penna ve Sátyro, 2024). Bu yaklaşım, geleneksel
toplumsal cinsiyet rollerinin yeniden üretilmesi, anti-cinsiyet söyleminin yaygınlaştırılması ve
aileyi muhafazakâr ulusal kimliğin simgesel taşıyıcısı olarak konumlandırılmasıyla karakterizedir. 

Türkiye bağlamında bu ideolojik yönelim, özellikle 2025 yılının “Aile Yılı” olarak ilan edilmesiyle
kurumsal bir çerçeveye oturmuştur. Aile, hem demografik krizlere karşı bir çözüm hem de ulusal-
manevi değerlerin taşıyıcısı olarak yeniden tanımlanmakta; On İkinci Kalkınma Planı ve Ailenin
Korunması ve Güçlendirilmesi Vizyon Belgesi (2024–2028) aracılığıyla pro-natalist ve aile
merkezli politikalar genişletilmektedir (https://aileyili.gov.tr/kategoriler/aile-yili-hakkinda/,
Erişim Tarihi: 29.11.2025). Bu belgelerde aile, “sağlıklı nesillerin yetiştirildiği”, “toplumsal
düzenin korunduğu” ve “milli değerlerin aktarıldığı” bir birim olarak normatif biçimde
kurulmakta; bakım emeği, doğurganlık ve ev içi roller kadınlara atanan ahlaki sorumluluklar
hâline gelmektedir (Benezra, 2014; Zeybek & Kasap, 2020; Copur & Taylor, 2018).

Mevcut literatüre bakıldığında sağ popülizmin aile politikaları ve toplumsal cinsiyet rejimleri
üzerindeki etkisini çoğunlukla makro düzeyde ele almakta; dijital platformların evlilik
ilişkilerinde bu normatif çerçeveyi nasıl mikro düzeyde işlettiğine daha az odaklanmaktadır.
Halbuki sosyal medya devletin söylemlerinden ayrı olmayan, doğrudan kişiler arası ilişkilerde
işleyen görünmez ve dağınık bir denetim alanı oluşturmaktadır. Bu bağlamda dijital gözetim
kavramı, açık baskı biçimlerinden ziyade, karşılıklı rıza, ilişkiyi koruma ve güven sağlama
söylemleriyle normalleştirilen gündelik pratikler aracılığıyla işlemektedir.

77

Araştırma Makalesi

https://aileyili.gov.tr/kategoriler/aile-yili-hakkinda/


Bu çalışma dijital kültür ve evlilik ilişkileri arasındaki ortak noktayı toplumsal cinsiyet
perspektifinden incelemeyi hedeflemektedir. Özellikle evli kadınların Instagram kullanım
pratiklerine odaklanarak, dijital gözetim, mahremiyet müzakereleri ve kontrol davranışlarının
nasıl normalleştiğini analiz etmektedir. Kadınların hem kendi dijital davranışlarını düzenleyen
hem de partnerlerinin çevrimiçi pratiklerini izleyen bir konumda yer alması, bireysel
kıskançlıktan ziyade ilişkinin ahlaki ve duygusal sürekliliğini sağlama sorumluluğu ile
ilişkilendirilmektedir. 

Bu çalışma dijital kültür ve evlilik ilişkileri arasındaki ortak noktayı toplumsal cinsiyet
perspektifinden incelemeyi hedeflemektedir. Özellikle evli kadınların Instagram kullanım
pratiklerine odaklanarak, dijital gözetim, mahremiyet müzakereleri ve kontrol davranışlarının
nasıl normalleştiğini analiz etmektedir. Kadınların hem kendi dijital davranışlarını düzenleyen
hem de partnerlerinin çevrimiçi pratiklerini izleyen bir konumda yer alması, bireysel
kıskançlıktan ziyade ilişkinin ahlaki ve duygusal sürekliliğini sağlama sorumluluğu ile
ilişkilendirilmektedir.

Bu çerçevede çalışma, dijital teknolojilerin evlilik ilişkilerinde yarattığı denetim ve düzenleme
biçimlerini “dijital mikro-otoriterlik” kavramı üzerinden tartışmaktadır. Dijital mikro-otoriterlik,
otoriterliğin yalnızca devlet–vatandaş ilişkilerinde değil; gündelik yaşamın, mahrem ilişkilerin ve
duygusal bağların içine sızan dağınık denetim biçimleri aracılığıyla da sağlanabildiğine işaret
etmektedir (Foucault, 1977; Deleuze, 1992). Sosyal medya platformları, karşılıklı izleme ve öz-
düzenleme pratikleri üzerinden bu mikro düzeyli iktidar biçimlerini gündelik ilişkilere
taşımaktadır (Andrejevic, 2014; Trottier, 2016). Bu bağlamda Instagram’ın evlilik içinde kontrol,
sınır koyma ve davranış düzenleme aracı olarak kullanılması, dijital mikro-otoriterliğin mahrem
ilişkilerde görünür hâle gelmesine neden olmaktadır. Bu doğrultuda çalışmanın temel araştırma
sorusu şu şekildedir: 

Türkiye’de genç evli kadınların Instagram kullanım pratikleri, dijital gözetim, mahremiyet ve
toplumsal cinsiyet ilişkilerini nasıl şekillendirmekte; bu süreçler evlilik içinde mikro-otoriter
düzeneklerin ortaya çıkmasına nasıl zemin hazırlamaktadır?

Bu soruya yanıt arayan çalışma, dijital kültürün evlilik ilişkilerinde hem bağ kurucu hem de
kırılganlık üreten çift yönlü yapısını göstermeyi; sağ popülist aile söyleminin gündelik dijital
pratikler aracılığıyla nasıl yeniden üretildiğini mikro düzeyde analiz etmeyi amaçlamaktadır.

Literatür

Bu bölüm, toplumsal cinsiyet, dijital kültür ve evlilik pratiklerinin kesişim alanını üç başlık
altında incelemekte; çalışmanın zeminini sağlamlaştırmak amaçlanmaktadır. Mevcut literatür
popülizm, aile politikaları ve toplumsal cinsiyet ilişkilerine dair geniş bir birikim sunsa da (Ben-
Porat vd., 2023; Conrads ve Höppner, 2024; Radke ve Rolofs, 2023), bu ideolojinin dijital
kültürde, özellikle de evlilik gibi mikro-ilişki alanlarında nasıl tezahür ettiğine yönelik
araştırmalar sınırlıdır. Bu çalışma, sosyal medya kullanımının evlilik içi güç ilişkilerini,
mahremiyet sınırlarını ve duygulanım biçimlerini nasıl şekillendirdiğini analiz ederek bu boşluğu 

78

Araştırma Makalesi



doldurmayı amaçlamaktadır. Türkiye’de evlilik, tarihsel olarak hem devlet politikalarının hem de
toplumsal normların yoğun şekilde şekillendirdiği bir kurumdur. Dijitalleşmeyle birlikte evlilik
ilişkileri sadece duygusal ve ekonomik değil, aynı zamanda teknolojik bir alanda da var olmaya
başlamıştır. Instagram, çiftlerin birlikte tükettiği içerikleri, birbirine gönderdiği reelss’leri,
karşılıklı görünürlük pratiklerini ve algoritmik yönlendirmeleri içine alan yeni bir “evlilik
mekânı” yaratmıştır. Ancak bu mekân kimi zaman eğlenceli bir iletişim alanı, kimi zaman da
dijital gözetimin, şüphenin ve kontrolün yoğunlaştığı bir çatışma noktası olabilmektedir. Bu
çalışma, sağ popülist aile söyleminin öngördüğü ahlaki, disipline edici ve heteronormatif düzenin
dijital kültürde nasıl yeniden üretildiğini görünür kılmakta; evli çiftlerin Instagram kullanımını
bir tür “dijital mikro-otoriterlik” düzeni olarak kavramsallaştırmaktadır. Böylece hem popülizm
çalışmalarına hem dijital kültür literatürüne hem de toplumsal cinsiyet araştırmalarına teorik ve
ampirik katkı sunmaktadır.

Dijital Ortamın Yarattığı Yeni Aile Pratikleri

Dijital kültür, modern evlilik ilişkilerinin gündelik müzakerelerinde merkezi bir unsur olarak
ortaya çıkmaktadır. Instagram ve benzeri platformlar, bireylerin benlik sunumlarını sergilediği,
duygusal ifadeler geliştirdiği ve ilişkiselliklerini şekillendirdiği alanlar yaratır. Ancak bu dijital
alanlar aynı zamanda partnerler arası gözetim, kıskançlık, hesap verebilirlik ve mahremiyet
çatışmalarının üretildiği yeni bir “aile mekânı”dır. Literatürde sosyal medya, romantik ilişkilerde
hem bağ kurma hem de kriz üretme kapasitesi olan çift yönlü bir alan olarak
kavramsallaştırılmaktadır. Özellikle takip edilen kişiler, beğeni geçmişi, algoritmanın yüzeye
çıkardığı içerikler ve mesajlaşma pratikleri üzerinden çiftler arasında yeni gözetim ve güven
rejimleri oluşmaktadır. Bu dijital gözetim biçimleri, ilişkilerde kontrol, kıskançlık ve normatif
beklentileri yeniden üreterek toplumsal cinsiyet temelli davranış kalıplarını pekiştirebilmektedir.
Yeniden üretilen bu unsurlar yalnızca dijital etkileşimin bir sonucu olarak değil aynı zamanda
toplumun var olan ideolojik ve kültürel söylemlerinin de sonucu olarak okunmalıdır. Bu noktada
da dijital alandaki eylemlerin ahlaki bir temelde değerlendirilmesi sebebiyle sağ popülist aile
söylemleri ile ilişkilendirmek mümkündür. Çünkü sağ popülist rejimler aileyi ulusal kimliğin,
kültürel bütünlüğün ve ahlaki düzenin temel birimi olarak konumlandırmaktadır (Doğan, 2025;
Linnamaki, 2024) .  Sağ popülist ideolojinin “ahlaki aile” çerçevesi dikkate alındığında, sosyal
medya platformları bu ideolojik gündemin mikro-düzeyde işlediği alanlara dönüşür. Instagram,
kamuya açık görünürlükle özel alanı iç içe geçirerek, bireylerin davranışlarının sürekli izlenebilir
ve değerlendirilebilir hâle gelmesini sağlar. Böylece evlilikte sosyal medya kullanımı, yalnızca bir
iletişim pratiği olmaktan çıkar; normatif cinsiyet rolleriyle, sadakat beklentileriyle ve ahlaki
düzen kurgularıyla örülü bir güç alanına dönüşür.

Dijital gözetim kavramı her zaman otoriter ilişkilerle ilişkilendirilemese de tekrarlayan bir hale
gelmesi ve ahlaki bir zemine oturtulması ile evlilik içi pratiklerde önemli bir tartışma alanı haline
gelmektedir. Dijital gözetim, mahremiyete yönelik ihlallerin toplumsal ve ahlaki sebepleri
olduğunu savunmaktadır. (Gender, Privacy and the Politics of Digital Surveillance, 2025).Dijital
gözetimin cinsiyetlendirilmiş etkilerine dikkat çekerek kadınların dijital davranışlarının daha sık
ahlaki değerlendirmeye tabi tutulduğunu ortaya koymaktadır. Bu bağlamda algoritmik
yönlendirmeler, sadece içerik önerilerinde bulunan özellikler olmaktan ayrılmakta ve evlilik 

79

Araştırma Makalesi



ilişkilerinde sadakat, güven ve niyetin yeniden yorumlandığı parametrelere evrilmektedir.

Coopamootoo ve Ng (2023) tarafından gerçekleştirilen çalışmada kadınların çevrimiçi güvenlik
ve gizlilik üzerine daha kontrollü davranışlarda bulunduklarını ve bunu hem kendilerini hem de
ilişkilerini korumaya yönelik yaptıkları belirtilmiştir. Bu çalıma göstermektedir ki çevrimiçi risk
algısı toplumsal cinsiyet normları üzerinden şekillenmektedir. Bu bağlamda dijital gözetim ve
kontrol ilişkilerde güven ve istikrarı sağlamaya yönelik bir aracı olarak kullanılabilmektedir.

Toplumsal Cinsiyet, Feminist Perspektiften Aile ve Dijitalleşme

Toplumsal cinsiyet literatürü, aile kurumunun patriyarkal düzenin yeniden üretildiği temel
mekânlardan biri olduğunu uzun süredir tartışmaktadır. Sağ popülist hareketler, kadınların aile
içindeki rollerini geleneksel çerçevede yeniden tanımlayarak bu patriyarkal düzeni güçlendirme
eğilimindedir (Sauer, 2019; Sanders ve Jenkins, 2023). Anti-feminist söylemler, toplumsal cinsiyet
eşitliğini “ulusal değerlere tehdit” olarak sunmakta; devletin cinsiyet politikalarını ataerkil bir
düzlemde yeniden hizalamaktadır. Bu yeniden hizalanma, dijitalleşme bağlamında yeni biçimler
almaktadır. Dijital platformlar sağ popülist aile ideolojisinin kadın davranışlarını kontrol etmeye
yönelik normatif çabasını daha etkili, süreklileşmiş ve görünmez kılmakta; böylece çevrimiçi
davranışlar ev içi iktidarın yeni bir aracı hâline gelmektedir.

Bu durum dijitalleşmenin yalnızca aile içi kontrol mekanizmasına etki ettiğini değil, aynı
zamanda normatif beklentilerin de yeniden üretildiğine ve kadınlar tarafından evliliğin güven
ilişkisini sürdürme, sadakati sağlama, duygusal emeği koruma çabası üzerinden içselleştirildiğine
işaret etmektedir. Bu durumu, patriyarkal sistemin ortadan kalktığı şeklinde değil dijital pratikler
yoluyla gündelik hayatta farklı bağlamlarda ve şekillerde tezahürlere sahip olmaya başladığı
şeklinde okumak mümkündür. İçselleştirilmiş cinsiyetçilik olarak ifade edilen bu durumu
Bearman, Korobov ve Thorne (2009), toplumsal cinsiyet normlarının kadınlar tarafından ilişki
içinde oldukları kişilere ve kendilerine yönelik eylemleriyle yeniden üretmesi şeklinde ifade
etmiştir.

Sosyal medya, kadınların görünürlüğünü artırırken aynı zamanda partnerler tarafından daha sıkı
kontrol edilmesine zemin hazırlayabilmektedir. Sıkı takip, şifre talebi, beğeni kontrolü, mesaj
geçmişine bakma gibi dijital davranışlar, toplumsal cinsiyet temelli kontrol biçimlerini yeni
teknolojiler aracılığıyla yeniden üretmektedir. Bu pratikler kimi zaman feminist literatürde
“dijital patriyarka” olarak anılan bir kuvvet alanına karşılık gelmektedir. Popülist aile söylemi,
kadınların dijital görünürlüğüne yönelik sınırlayıcı tutumları meşrulaştırabilen bir zemin
oluşturabilir. Göç karşıtı söylemlerde kadınların “korunması gereken kırılgan varlıklar” olarak
sunulması (Conrads ve Höppner, 2024; Scrinzi, 2023) veya “ahlaki yozlaşmaya” karşı kadın
davranışlarının düzenlenmesi söylemleri bu bağlamda anlamlıdır. Bu durum, dijital pratiklerin
yalnızca bireysel tercihler değil, makro ideolojik süreçlerle ilişkili toplumsal cinsiyet rejimlerinin
bir yansıması olduğunu göstermektedir. Villora ve arkadaşlarının (2019) çalışması toplumsal
cinsiyet normlarının kadınların dijital ortamdaki davranışlarına etkisini daha fazla gözetim,
kendilerini düzenleme, ilişkilerinde hassasiyet şeklinde kendisini gösterdiğini ortaya koymuştur.

80

Araştırma Makalesi



Dijital Mikro-Otoriterlik: Sosyal Medya Kullanımının Yansıması

Bu çalışmanın kavramsal katkısı olan dijital mikro-otoriterlik, sağ popülist aile ideolojisinin
evlilik ilişkilerinde dijital pratikler üzerinden yeniden üretildiği bir güç düzenini ifade eder. Sağ
popülizmin makro düzeyde aileyi disipline eden, normatifleştiren ve ahlaki bir çerçeve içinde
düzenleyen yönü, mikro düzeyde Instagram kullanımında partnerler arası kontrol, şifre talebi,
içerik polisliği, algoritmik kıskançlık ve görünürlük sınırlandırmaları olarak ortaya çıkar.

Dijital otoriterlik literatürü, bu kavramsal çerçeveyi daha geniş bir bağlama yerleştirmeyi
mümkün kılar. Dijital otoriterlik, hükümetlerin vatandaşlarını kontrol etmek, izlemek ve baskı
altına almak için dijital teknolojileri kullanmasına verilen addır. Bu uygulamalar genellikle
otokratik istikrarı sürdürmek ve muhalefeti bastırmak amacıyla gerçekleştirilir (Roberts &
Oosterom, 2025; Martina, 2025; Maerz, 2024). Bilgi akışını kontrol altına alarak ve yanlış bilgi
yayarak yetkililer kamuoyunu manipüle edebilir ve iktidar üzerindeki kontrollerini
sürdürebilirler. Demokratik ortamlarda bile dijital otoriterliğin kullanımı demokratik kurumları
zayıflatabilir, ifade özgürlüğünde daralmaya yol açabilir. Bu olgu; gözetim, sansür, siber saldırılar
ve çevrimiçi manipülasyon gibi geniş bir uygulama yelpazesini içerir (Maerz, 2024; Yabancı,
2025). Kavram “networked authoritarianism”, “digital repression” ve “techno-authoritarianism”
gibi terimlerle yakından ilişkilidir. Literatür, dijital otoriterlik kavramını daha çok devlet
tarafından kullanılan bir iktidar aracı şeklinde yorumlasa da Roberts (2024), dijital otoriterliğin
parçalı ve belirgin olmayan şekilde gündelik hayatın içinde de kendisine yer bulabildiğini
belirtmiştir. Bu bağlamda dijital otoriterliğin yalnızca hükümetler tarafından kullanılan makro
bir gözetim aracı olarak değil evlilik ve aile ilişkileri gibi daha özel ilişki sistemlerinde mikro
şekillerde de kendisini yeniden üretebileceği şeklinde değerlendirilebilir.

Dijital mikro-otoriterlik Şekil 1’de görüldüğü üzere üç düzeyde işler. Bu düzeyler eylemlerin
sürekli kontrolünü, eylemlere dair kurallar oluşturmayı ve cinsiyet temelli ahlaki normları
kapsayan çok boyutlu bir ilişki alanını işaret etmektedir.

                  

Şekil 1. Dijital mikro-otoriterliğin düzeyleri

81

Araştırma Makalesi



Bu yapı, popülist ideolojinin aileyi “düzen”, “sadakat”, “ahlaki saflık” çerçevesi üzerinden kuran
yapısıyla doğrudan bağlantılıdır (Băluță ve Tufiș, 2024; Kahlina, 2020). Dijital pratikler, bu
çerçevenin gündelik hayat içinde görünmez biçimde işlemesine olanak sağlar. Bu nedenle dijital
mikro-otoriterlik hem toplumsal cinsiyet düzenlerini hem popülist ideolojiyi hem de dijital sosyal
etkileşimleri aynı anda açıklayan bütüncül bir kavramsal araç sunmaktadır.

Bu bağlamda dijital mikro-otoriterlik, içselleştirilen toplumsal cinsiyet normları yoluyla kadınları
da mikro-otoriter özneler haline getirebilmektedir. Kadınların mikro-otoriter davranışları, Glick
ve Fiske’nin (1996) ambivalent sexizm kavramı etrafında değerlendirilebilir. Cinsiyetçi
davranışlar kadınlar tarafından da içselleştirilip yeniden üretilmektedir. Bu yeniden üretim süreci
“iyi niyetli”, “doğal”, “koruyucu” nitelikler olarak kadınlarla bağdaştırılan özellikler üzerinden
bir kontrol kültürü üreterek kadınları mikro otoriter özneler haline getirmektedir. Böylelikle
dijital denetim, açık bir baskı aracı olarak değil gündelik hayatta kurulan ilişkilerdeki örtük
müdahaleler olarak belirmektedir. Bu dönüşümü Kandiyoti’nin (1988) “patriyarkal pazarlık”
kavramı üzerinden okumak mümkündür. Bu kavram toplumda özgür olmayan kadınların,
içerisinde bulundukları sistemde güvenli alan yaratmak için yeni yöntemler geliştirdiklerini ve
kendilerine hareket alanı oluşturduklarını vurgulamaktadır.

Yöntem

Bu araştırma, Türkiye’de genç evli kadınların Instagram kullanımı üzerinden evlilik, mahremiyet
ve toplumsal cinsiyet ilişkilerini nasıl müzakere ettiklerini anlamayı amaçlayan nitel bir tasarıma
sahiptir. Nitel yöntem tercihinin temel gerekçesi, dijital pratiklerin yalnızca ölçülebilir
davranışlardan ibaret olmayıp, ilişkisel bağlam içinde anlam kazanan çok katmanlı deneyimlere
karşılık gelmesidir. Bu nedenle çalışma, bireylerin dijital etkileşimleri nasıl yorumladıklarını, bu
etkileşimleri hangi duygusal ve toplumsal çerçevede konumlandırdıklarını ve Instagram’ın evlilik
içi güç ilişkilerini nasıl şekillendirdiğini görünür kılmayı hedeflemektedir.

Araştırma Deseni

Araştırma, görüngübilim (fenomenolojik) bir yaklaşım benimsemiştir. Fenomenoloji, bireylerin
belirli bir olguyu (bu çalışmada Instagram kullanımı ve evlilik dinamikleri) nasıl
deneyimlediklerini ve bu deneyime hangi anlamları yüklediklerini derinlemesine ortaya çıkarmak
için uygun bir yöntemdir. Dijital mahremiyet, şifre paylaşımı, algoritmik kıskançlık, kontrol ve
kriz gibi olguların doğrudan deneyimleyen kişilerin ifadeleri üzerinden anlaşılması bu tasarımın
seçilmesini gerekli kılmıştır.

Katılımcılar ve Örneklem

Araştırmanın örneklemi, İstanbul’da yaşayan ve 1-10 yıl arası evli olan on üç heteroseksüel kadın
katılımcıdan oluşmaktadır. Katılımcılar, amaçlı örnekleme yöntemiyle seçilmiştir; çünkü
araştırma, Instagram kullanımının evlilik içi ilişkilere etkisini bizzat deneyimleyen bireylerin veri
üretmesini gerektirmektedir. Örneklem çeşitliliği, katılımcıların evlilik süresi, eğitim durumu,
çalışma hayatına katılımı ve günlük Instagram kullanım süreleri gibi değişkenler üzerinden
sağlanmıştır. 

82

Araştırma Makalesi



Tablo 1. Katılımcı Profili

Veri Toplama Süreci

Veriler, 2025 yılında gerçekleştirilen yarı-yapılandırılmış derinlemesine görüşmeler yoluyla
toplanmıştır. Görüşmeler, her katılımcının deneyimlerini detaylandırmasına olanak tanıyacak
şekilde esnek olarak yürütülmüştür. Sorular, Instagram kullanım amaçları, eşlerle karşılıklı
etkileşim, şifre paylaşımı, geçmiş kontrolü, kriz deneyimleri, mahremiyet algısı ve evlilik içi
duygulanım süreçleri gibi temalar etrafında şekillendirilmiştir. Her görüşme çevrimiçi veya yüz
yüze yapılmış, ortalama 45-60 dakika sürmüştür. Katılımcılar gönüllülük temelinde çalışmaya
dahil edilmiş ve görüşmeler ses kaydı alınarak gerçekleştirilmiştir. Tüm ses kayıtları araştırmacı
tarafından çözümlenerek MAXQDA’ya aktarılmıştır.

Veri Analizi

Veriler, tematik analiz yaklaşımıyla değerlendirilmiştir. Analiz süreci aşağıdaki adımlardan
oluşmuştur: 

Veriye aşinalık: Tüm görüşme dökümlerinin birden çok kez okunması. 
Kodlama: MAXQDA programında açık kodların oluşturulması. 
Kod gruplama: Benzer kodların tema başlıkları altında birleştirilmesi. 
Tema geliştirme: Kodlar arasında ilişkiler kurularak ana temaların belirlenmesi. 
Tema gözden geçirme: Verilerle tutarlılık ve analitik bütünlük açısından temaların
yenilenmesi. 

83

Araştırma Makalesi

Çalışmada kullanılan platformun tarihsel gelişimi ve Türkiye’deki kullanıcı profili, Instagram’ın evlilik ilişkilerindeki
dijital etkileşim için neden merkezi bir alan haline geldiğini anlamak açısından önemlidir. Instagram, 2010 yılında Kevin
Systrom ve Mike Krieger tarafından kurulmuş; fotoğraf, video, mesajlaşma, hikâye (story) ve beğeni özellikleriyle
kullanıcıların gündelik yaşam pratiklerini dijital olarak paylaşmalarına imkân tanıyan bir sosyal medya platformudur.
Zaman içinde kişisel gösterim, kamusal görünürlük, ilişki kurma biçimleri ve gündelik iletişimin önemli bir parçasına
dönüşmüş; özellikle çiftler arasındaki duygusal, sembolik ve etkileşimsel dinamiklerin yoğunlaştığı bir dijital alan haline
gelmiştir. Meta’nın reklam araçlarında yayınlanan resmi verilere göre Instagram’ın Türkiye’deki kullanıcı sayısı 2025 yılı
başı itibarıyla 58,5 milyona ulaşmıştır. Aynı dönemde platformun yetişkin reklam kitlesinin yüzde 46,6’sı kadınlardan,
yüzde 53,4’ü ise erkeklerden oluşmaktadır. Bu istatistikler, Instagram’ın Türkiye’de hem geniş hem de cinsiyet açısından
dengeli bir kullanıcı tabanına sahip olduğunu; bu nedenle evlilik içi ilişki pratiklerinin dijital yansımalarını incelemek
için son derece anlamlı bir saha sunduğunu göstermektedir. (Dijital 2025: Türkiye
https://datareportal.com/reports/digital-2025-turkey)

4

4



Yorumlama: Ortaya çıkan temaların sosyal teori ve literatür bağlamında yorumlanması.

Analiz sonucunda dört ana tema Şekil 2’de paylaşılmaktadır:

Şekil 2. Ana Temalar

Bu temalar bulgular bölümünde ayrıntılı olarak sunulmaktadır.

Etik İlkeler

Bu çalışmanın etik kurul izni 05.12.2025 tarih ve E-74555795-050.04-1495335 sayı ile İstanbul
Üniversitesi Cerrahpaşa Sosyal ve Beşeri Bilimler Etik Kurulundan alınmıştır. Katılımcılar
araştırmaya katılmadan önce bilgilendirilmiş onam formunu imzalamış, gizlilik ve anonimlik
hakları güvence altına alınmıştır. Tüm veriler anonimleştirilmiş, katılımcıların gerçek isimleri
kullanılmamış ve kişisel bilgiler araştırma süreci sonunda imha edilmiştir. Araştırmada kullanılan
alıntılar, kişilerin kimliklerini ortaya çıkaramayacak şekilde düzenlenmiştir. 

Bulgular

Tematik analiz sonucunda Instagram kullanımının evlilik ilişkilerinde çok boyutlu bir pratik
alanı oluşturduğu görülmüştür. Instagram hem duygusal bağları güçlendiren hem de kontrol,
kıskançlık ve kriz üreten bir dijital mekân olarak işlev görmektedir. Analiz dört ana tema altında
sunulmuştur.

Şekil 2: Kavramsal Harita

84

Araştırma Makalesi



Bu çalışmada geliştirilen kavramsal harita, dijital alanın evlilik bağlamında nötr bir iletişim
zemini olmadığını; patriyarkal iktidar ilişkilerinin yeniden üretildiği bir denetim alanı olarak
işlediğini göstermektedir. Dijital araçlar, bir yandan iletişim ve destek imkânları sunarken, diğer
yandan izleme, kontrol ve sadakat sınamasına dayalı bir denetim rejimini mümkün kılmaktadır.
Bu çift yönlü işlev, dijital alanın özgürleştirici potansiyelinin patriyarkal normlar tarafından
sınırlandığını ortaya koymaktadır. Harita, dijital denetimin evlilik içinde mikro-iktidar biçiminde
işlediğini göstermektedir. Mesajların, çevrimiçi olma pratiklerinin ve sosyal medya
etkileşimlerinin denetlenmesi, gündelik ve sıradan müdahaleler yoluyla eril tahakkümün yeniden
üretildiği bir alan yaratmaktadır. Bu denetim, ahlak, sadakat ve evlilik sorumluluğu söylemleriyle
meşrulaştırılmakta; böylece dijital kontrol bireysel bir sorun olmaktan çıkarak toplumsal cinsiyet
rejiminin parçası hâline gelmektedir. Bu bağlamda dijital alan, evlilik ilişkilerinde patriyarkal
meşrulaştırma mekanizmalarıyla iç içe geçmiş, destekleyici gibi görünen ancak esas olarak
denetleyici bir işlev üstlenen rejimsel bir yapı olarak ortaya çıkmaktadır.

Instagram’ın Evlilikte Alternatif Bir İletişim ve Duygusal Temas Alanı Olarak Kurulması

Katılımcıların çoğu Instagram’ı yalnızca bir eğlence veya zaman geçirme uygulaması olarak değil,
evlilik içinde duygusal paylaşım, ortak mizah oluşturma ve eşler arasında “anlık iletişim” kurma
aracı olarak tanımlamıştır. Özellikle reels gönderme pratiği, partnerler arasında sözle ifade
edilemeyen duyguların iletilmesi için alternatif bir kanal haline gelmiştir. Örneğin Katılımcı 3,
eşinden gelen bir reels videosunu “bir anlık beni düşündüğünün göstergesi” olarak
yorumlamaktadır: 

“Arada bir şey oluyor; komik bir video denk geliyor, bana atıyor. Belki o an mesaj yazacak    
vakti yok ama düşünmüş oluyor. O anlık hoşuna gidiyor insanın.” (K3) 

Benzer şekilde Katılımcı 1, Instagram’da paylaşılan içeriklerin çiftler arasında ortak bir eğlence
alanı yarattığını, eşlerin birbirlerine yeni bir ilgi alanı yarattığını ve Instagram’la beraber sevgi
dilinin de değiştiğini belirtmektedir:

“Aynı ortamda olmasak da birbirimize attığımız reelslerle anlık mutlu olabiliyoruz.” (K1) 

Katılımcı 9, Instagram kullanımının bir çeşit anı saklama platformu olarak kullandıklarını
Instagram kullanımının olumsuz etkisinin olmadığını ifade etmektedir:

“Birlikte onu izlemek az önce bahsettiğim gibi böyle aradan biraz vakit geçince dönüp tatilde
neler yapmışız, nerelere gitmişiz, hani bize olumsuz bir etkisinden çok böyle tatlı bir etkisi
olduğunu düşünüyorum.” (K9)

Bazı katılımcılar için Instagram, akşam saatlerinde birlikte izlenen bir “ortak televizyon” işlevi
olduğunu, bireylerin Instagram kullanımı için bireysel vakit ayırdıklarını belli bir sürelerini orada
geçirdiklerini, öte yandan da diğer çiftlerin her boşlukta istemsizce beraber oldukları vakitte
Instagram’a yöneldikleri görülmektedir:

85

Araştırma Makalesi



“Akşamları telefonlarımızı açıp aynı videolara bakıyoruz. ‘Aynı biz’ diyoruz. Bize özel bir sohbet
alanına dönüşüyor.” (K3)
“10-15 dakika gidiyor muhabbet. Sonra tekrar Instagram'a dönüyoruz. Genelde sanki
hayatımızın bir parçası gibi ya.” (K10)

Bazı katılımcılar Instagram’ı daha aktif kullandıklarını bu yönde videolar çektiklerini, ‘Influencer
çift’ olarak adlandırılan çiftlerden olmak için bu yönde çaba harcadıklarını ve bu amaçla sürekli
video, fotoğraf çektiklerini belirtmişlerdir:

“Hatta tripod söyledim. Biz eşimle çok video çekiyoruz. Böyle dışarı çıkarken falan uyumlu
giyelim, şöyle yapalım falan. Hani illa video atma isteğiyle değil, hani kendi içimizden istediğimiz
için mesela yapıyoruz.” (K3)

Bu bulgu, Instagram’ın evlilik içinde yalnızca duygusal bağ kurmaya yardımcı olan tarafsız bir
iletişim aracı olmadığını; aynı zamanda ilişkisel yakınlığın ölçüldüğü ve sürekliliğinin denetlendiği
bir dijital alan olarak yeni bir tarzda iletişim aracı olduğunu göstermektedir. Duygusal temasın
reels gönderme, ortak içerik tüketme ve çevrimiçi etkileşimler üzerinden kurulması, bağlanma
biçimlerini dijital erişim ve görünürlükle iç içe geçirmektedir. Bu durum, duygusal yakınlık ile
denetim arasındaki sınırların netleşmemesine zemin hazırlamakta; ilişkide bağ kurma pratikleri
zamanla mikro düzeyde gözetim mekanizmalarıyla iç içe işlemeye başlamaktadır.

Dijital Gözetim, Şifre Müzakereleri ve “Güven Rejimleri”

Bulguların en belirgin teması, Instagram’ın partnerler arası güven düzeneklerini yeniden
şekillendirmesidir. Katılımcıların çoğu, ilişkilerinde şifre paylaşımı, hesaplara girme, geçmiş
kontrolü gibi pratiklerin zaman zaman norm haline geldiğini ifade etmiştir. Bazı katılımcılar şifre
paylaşımını tamamen reddetmektedir:

“Şifrem onda yok, onun da bende yok. Güvensizlikten değil, özel alanımız olsun istiyoruz.” (K2)

Ancak birçok katılımcı şifreyi bilmemesine rağmen “kontrol amaçlı gizli bakma” davranışında
bulunduğunu belirterek bu kontrolün normal olduğunu güvensizlik ve kıskançlıktan olmadığını
meraktan, ‘can sıkıntısından’ kaynaklandığını ifade etmişlerdir:

“Ben onunkine girerim. O benimkine girmez ama ben bazen bakarım. Merak diyelim.” (K7) 
“Bugüne kadar hiç ben onunkine bakmadım. O da benimkine bakmadı . Ama ben onunkine
girebilirim. O benimkine hiç girmez ama ben arada bir girip bakarım. Ya sadece böyle can
sıkıntısı, o anlık boşluğumda yoksa güvensizlikten değil.” (K1)

Katılımcı 11, kendisinin eşinin hesabını kontrol ettiğini fakat eşinin onun hesabını kontrol etme
davranışında bulunmadığını ifade etmiştir ve bu durumu birbirlerine duydukları güven ile
ilişkilendirmiştir:

86

Araştırma Makalesi



“O benimkine bakmaz. Ben onunkine bakarım. (…) Belki o bana, benim ona güvendiğimden
daha çok güveniyor ama ben ona güvenmiyorum.” (K11)

Bir başka katılımcı evlilikte geçirilen sürenin artması ile birlikte eşinin hesabını daha az kontrol
ettiğini fakat bunun güven mi yoksa “kontrolü bırakmak” mı olduğunu ayırt edemediğini
belirtmiştir:

“Birbirimizi daha iyi tanıdığımızdan belki de hani artık bir güven duygusu oluşuyor belli bir yıl
geçtikten sonra. Bakma gereği duymuyor olabilirim. Ya da işte hayatın zorluklarından, bir
telaşından Onu erteliyor olabilirim. Kontrolü bırakmış olabilirim ama genelde güven ya
güvendiğimden dolayı artık bakma, karıştırma, kurcalama gereği duymuyorum.”(K12)

Katılımcı 5 ise eşinin takip ettiklerini düzenli biçimde gözden geçirdiğini söylemektedir: 
“Bazen bakar ‘bu kim’ der. Eğer beğenmediyse takipten çıkarır.” (K5) 

Instagram’ın güven rejimi oluşturmasındaki en önemli noktalardan biri, beğeni ve takip gibi
mikro-pratiklerin ilişki içinde ahlaki bir anlam kazanmasıdır. Katılımcı 8’in ifadesi bunu açıkça
göstermektedir:

“Kadınları takip edemez. Ben yorum geçmişine, beğenmelere bakarım. Kontrol eden hanımefendi
olmak lazım.” (K8)

Katılımcı anlatıları, dijital gözetim ve şifre müzakerelerinin çoğu zaman açık bir baskı biçiminde
değil; güven, merak ve ilişkiyi koruma söylemleriyle meşrulaştırıldığını göstermektedir. Bulgular
neticesinde kadınların erkeklere oranla daha çok kontrol etme ihtiyacı duyduklarını, kontrol eden
erkeklerin ise daha müdahaleci olduğu ortaya çıkmıştır. Kadınlar, ilişkinin duygusal sürekliliğini
sağlama sorumluluğunu üstlenirken, sürekli tetikte olma hâli ve dijital izleri yorumlama pratiğiyle
baş başa kalmaktadır. Bu durum, kalıcı bir güvensizlik duygusunu normalleştirmekte; algoritmik
akışlar, beğeniler ve takip listeleri ilişkisel şüphelerin başlıca kaynaklarına dönüşmektedir.
Kadınların partnerlerinin dijital hareketlerini kontrol etme ihtiyacını normalleştirmesi, bu
pratiklerin bireysel kıskançlık olmasından ziyade, belirsizlik ve güvensizlik koşulları altında
geliştirilen bir korunma stratejisi olarak işlediğine işaret etmektedir. Böylece dijital denetim,
evlilik içinde gündelikleşen ve sorgulanmayan bir mikro-otoriter ilişki biçimine dönüşmektedir.

Algoritmik Kıskançlık: Önerilen İçeriklerin Kriz Üretme Potansiyeli

Instagram’ın algoritmik yapısı, partnerlerin izlediklerine göre akışa düşen içerikleri belirlemekte
ve bu durum bazı katılımcılarda algılanan sadakat ihlaline yol açmaktadır. Özellikle “kız
videoları”, “dans videoları” gibi içerikler çiftler arasında şüphe yaratabilmekte ve evlilikte krize
neden olarak önlem alınması gereken önemli bir konu haline gelmektedir. K3 bu durumu şöyle
anlatmaktadır: 

“Bir tane kız videosu gelince eğer birkaç saniye çok izlerse, sonra akış tamamen kız videoları
oluyor. ‘Demek ki izledin’ diye kriz çıkıyordu.” (K3)

87

Araştırma Makalesi



Bu örnek, algoritmanın eşler arasında dolaylı bir gözetim aracına dönüştüğünü göstermektedir.
Eşlerin neyi izlediği, ne kadar süre izlediği ve akışta neyin göründüğü, ilişkide kriz
tetikleyebilmektedir. Başka bir katılımcı da algoritmik akış nedeniyle yaşanan tekrarlayıcı
tartışmalardan söz etmektedir: 

“Ortak sayfana bakacağım, aç şimdi! Kız çıkıyor mu diye kontrol ediyordum. Bu yüzden
Instagram'ı kapattık bir süre.” (K1)

Bu durum literatürde tarif edilen “algoritmik kıskançlık”la uyumludur: Dijital sistemlerin
bağımsız işleyişi, ilişkide ahlaki ihlal, gizli niyet, örtük davranış gibi anlamlarla yorumlanmakta
ve kontrol pratiklerini tetiklemektedir.  Algoritmik akışın ilişkisel anlamlarla okunması, dijital
sistemleri evlilik içi güven ve sadakat değerlendirmelerinin aktif bir unsuru hâline getirmektedir.
Algoritmanın önerdiği içerikler, partnerlerin niyetlerine ve davranışlarına dair dolaylı kanıtlar
olarak yorumlanarak; bu durum ilişkide bireylerin sürekli bir tetikte olma hâlini beslemektedir.
Algoritmik kıskançlık, bireylerin birbirini doğrudan denetlemesinin ötesinde, dijital altyapının
mikro-otoriter bir aracı olarak ilişkiye dâhil olmasına yol açmaktadır.

Dijital Mikro-Otoriterlik: Hesap Kapattırma, Kullanımı Sınırlama ve Evlilikte Güç Müzakereleri

Son tema, evlilik içi iktidar ilişkilerinin Instagram kullanımında nasıl yeniden üretildiğini
göstermektedir. Bazı eşler karşı tarafın dijital davranışlarını sınırlamakta, kurallar koymakta ve
hesap kapattırmaya kadar giden müdahalelerde bulunmaktadır. Katılımcı 3’ün deneyimi bu
durumu en açık şekilde ortaya koymaktadır:

“Evliliğin ilk aylarında çok kriz oluyordu. Bir ay Instagram’ı kapattı eşim. Ben kapattırdım.
Sonra kural koyduk.” (K3)

Benzer şekilde Katılımcı 6, eşinin telefon kullanımının yoğunluğundan dolayı duygusal olarak
yıprandığını, ilgi odağının kendisinde değil telefonda olduğunu ve “kurallar koyarak” bu durumu
düzenlemeye çalıştığını belirtmektedir:

“Telefonla geçirdiği süre beni yıpratıyordu. Dışarı çıktığımızda telefonu yasakladım. Kural
koydum.” (K6)

Katılımcı 9, eşi ile özel anlarını paylaşmama kararı aldıklarını ve bu kararın onları diğer
çiftlerden ayrıştırdığını ifade ederek her ilişki dinamiğinin kendi içinde ayrıştığını bireylerin
nezdinde Instagram kullanımının şekillendiğini göstermiştir:

“Çok özel anlarımızı böyle paylaşmıyoruz. Yani bazı insanlar böyle her anını paylaşır ya. Her
şeyi paylaşır yani. Bizde o noktada biraz şey var yani.” (K9)

Bazı eşler için Instagram, evlilikte ihmal ve iletişimsizlik kaynağı olarak tanımlanmış olup eşler
arası iletişimi körelttiği birbirlerine olan sevgi dilini zayıflattığını ve evlilikte büyük krizlere neden 

88

Araştırma Makalesi



olduğunu gözler önüne sermiştir:

“Benimle iletişim kurmak istemediğini düşünüyordum. Sanki onu mutlu eden ben değil de
telefonmuş gibi.” (K6) 
“tabii daha çok telefonla vakit geçiriyoruz. Aynen. Yani birbirimize ayıracağımız vakti telefonla,
Instagram'da geçiriyoruz.” (K12)

Bu durum, platformun yalnızca kıskançlık veya kontrol değil, aynı zamanda duygusal eşitsizlik,
emeğin görünmezliği ve partnerler arası güç dengesizliği üreten bir alan olarak işlediğini
göstermektedir. Hesap kapattırma, kullanım sınırlandırma ve dijital davranışlara yönelik kurallar
koyma pratikleri, evlilik içinde mikro düzeyde işleyen iktidar ilişkilerini görünür kılmaktadır. Bu
tür müdahaleler, çoğu zaman ilişkiyi koruma veya krizleri önleme gerekçesiyle sunulsa da dijital
alan üzerinde kimin söz sahibi olduğunu açıkça ortaya koymaktadır. Bulgular, mikro-otoriter
pratiklerin çoğu zaman karşılıklı rıza ve normalleşme söylemleri içinde kurulduğunu; bu nedenle
açık bir çatışma yaratmadan, gündelik yaşamın parçası hâline geldiğini göstermektedir.

Bulgular toplu olarak değerlendirildiğinde, dijital mikro-otoriterliğin evlilik ilişkilerinde yalnızca
erkekler tarafından kurulan bir denetim biçimi olmadığı; kadınların da güvensizlik, belirsizlik ve
ilişkiyi sürdürme kaygısı altında bu pratiklerin bir parçası hâline gelebildiği görülmektedir.
Otoriteryen politikalar ve popülist aile söylemi altında evlilik, kadınlar açısından korunması
gereken ahlaki bir alan olarak kurgulanmakta; dijital denetim ise bu alanı düzenlemenin gündelik
bir aracı hâline gelmektedir. Bu durum, ilişkilerde duygusal bağlanma ile kontrol arasındaki
sınırları belirsizleştirerek, güvensizlik, yalnızlaşma ve yabancılaşma deneyimlerini
derinleştirmektedir. Instagram’ın evlilik içinde: görünürlük ve takip, iletişim ve duygulanım,
kontrol ve gözetim, ahlaki normlar ve sadakat, güç ve otorite etrafında yeniden kurulan bir dijital
ilişki mekânı haline geldiği görülmektedir.

Tartışma

Bu araştırmanın bulguları, Instagram kullanımının evlilik ilişkilerinde yalnızca gündelik bir
iletişim ve eğlence pratiği olmadığını; dijital kültür, toplumsal cinsiyet normları ve mahremiyet
algılarıyla iç içe geçmiş çok katmanlı bir ilişki alanı yarattığını göstermektedir. Instagram, evlilik
içinde duygusal bağ kurmayı sağlayan etmenler arasına girerken, aynı zamanda gözetim, kontrol,
kıskançlık ve güç kavramlarının görünür hale geldiği bir dijital mekâna dönüşmektedir.

Bu ikili yapı, literatürde sosyal medyanın çiftler arası ilişkilerde hem bağ kurucu hem de kriz
üretici bir alan olduğuna ilişkin bulgularla örtüşmektedir (Baym, 2015; Fox & Warber, 2014;
Muise et al., 2009). Bu dijital pratikler, yalnızca bireysel ilişki dinamikleriyle değil, aynı zamanda
çağdaş siyasal ve kültürel bağlamlarda ailenin ahlaki bir düzen alanı olarak yeniden tanımlandığı
bir atmosferle de ilişkilidir. Özellikle muhafazakâr-popülist düşüncenin söylemlerinde aile,
sadakat ve mahremiyetin korunması gereken en temel alan olarak çerçevelenmektedir (Ben-Porat
et al., 2023).

Araştırmada ortaya çıkan ilk tema, Instagram’ın evlilikte alternatif bir iletişim ve duygusal temas

89

Araştırma Makalesi



alanı olarak kurulmasını sağlamaktadır. Katılımcı anlatıları, reelss gönderme, ortak içerik izleme
ve platform üzerinden kurulan gündelik etkileşimlerin çiftler arasında duygusal yakınlığı
artırabildiğini göstermektedir. Bu bulgu, sosyal medyanın ilişkisel bağları güçlendirme
potansiyeline işaret eden çalışmalarla uyumludur (Baym, 2015). Ancak bulgular aynı zamanda,
duygusal temasın giderek dijital erişilebilirlik ve görünürlük üzerinden kurulmasının, ilişkide
bağlanma ile denetim arasındaki sınırları belirsizleştirdiğini ortaya koymaktadır. Duygusal
yakınlığın dijital etkileşimlere endekslenmesi, partnerlerin çevrimiçi davranışlarını ilişkisel
bağlılığın bir göstergesi olarak yorumlamalarına zemin hazırlamakta; bu durum, mahremiyetin
sürekli müzakere edildiği kırılgan bir ilişki zemini üretmektedir (Turkle, 2011).

Bulgulardan bir diğeri, dijital gözetim ve şifre müzakereleri üzerinden kurulan “güven
rejimleri”dir. Katılımcıların anlatılarında şifre paylaşımı, hesaplara girme, beğeni ve takip
kontrolü gibi pratiklerin çoğu zaman açık bir baskı biçimi olarak değil; merak, ilişkiyi koruma ve
güven sağlama söylemleriyle meşrulaştırıldığı görülmektedir. Literatürde dijital gözetimin
yalnızca teknik bir izleme durumu olmadığı, aynı zamanda ahlaki ve ilişkisel bir değerlendirme
alanı olarak yorumlandığına dair vurgular bu bulgularla örtüşmektedir (Andrejevic, 2014;
Marwick, 2012; Trottier, 2016). Bu tür güven rejimlerinin normalleşmesi, aileyi düzen, sadakat ve
ahlaki denetim alanı olarak kurgulayan muhafazakâr-popülist söylemlerle örtüşen bir kültürel
iklim içinde daha kolay meşrulaşabilmektedir (Sauer, 2019).

Algoritmanın yönlendirilmesi ile kıskançlık ve kriz üretme potansiyeli, çalışmanın önemli
bulgularından biridir. Instagram algoritmasının sunduğu içeriklerin partner davranışlarının
dolaylı bir göstergesi olarak okunması, algoritmayı ilişkisel bir aktöre dönüştürmektedir.
Katılımcı anlatıları, birkaç saniyelik bir video izleme ya da akışta karşılaşılan belirli içeriklerin
sadakat, niyet ve güven tartışmalarını tetikleyebildiğini göstermektedir. Bu durum, algoritmaların
yalnızca teknik sistemler değil, aynı zamanda duygulanımsal ve ilişkisel anlamlar üreten yapılar
olduğunu vurgulayan literatürle uyumludur (Bucher, 2017; Gillespie, 2014; Noble, 2018).
Algoritmanın sunduğu içeriklerin ahlaki birer işaret olarak yorumlanması, evlilik ilişkilerinin
kamusal-dijital alanlarda denetime açık bir değer alanı olarak görülmesine katkı sunan
muhafazakâr kültürel çerçevelerle de kesişmektedir.

Dijital mikro-otoriterlik, evlilik ilişkilerinde dijital pratikler üzerinden kurulan iktidar ve denetim
biçimlerini görünür kılmaktadır. Bulgular, hesap kapattırma, kullanım sınırlandırma, telefonla
geçirilen zamana kural koyma ve dijital davranışlara müdahale etme gibi pratiklerin evlilik içinde
giderek normalleştiğini göstermektedir. Bu mikro düzeyli denetim biçimleri, aileyi toplumsal
düzenin ve ahlaki istikrarın temel birimi olarak konumlandıran sağ popülist söylemlerle
doğrudan nedensel bir ilişki kurmaktan ziyade, bu söylemlerin gündelik ilişkilere sızan normatif
etkileriyle birlikte anlam kazanmaktadır (Ben-Porat et al., 2023). Bu tür müdahaleler çoğu zaman
ilişkiyi koruma veya krizleri önleme gerekçeleriyle sunulsa da, gündelik yaşam içinde işleyen
dağınık ve görünmez denetim biçimlerine karşılık gelmektedir (Foucault, 1977; Deleuze, 1992;
Roberts & Oosterom, 2024).

Toplumsal cinsiyet perspektifinden değerlendirildiğinde, dijital mikro-otoriterliğin evlilik
ilişkilerinde eşit biçimde dağılmadığı görülmektedir. Kadınların hem kendi dijital davranışlarını 

90

Araştırma Makalesi



düzenleyen hem de partnerlerinin çevrimiçi pratiklerini izleyen bir rol üstlenmesi, feminist
literatürde tartışılan dijital patriyarka ve içselleştirilmiş cinsiyetçilik kavramlarıyla örtüşmektedir
(Wajcman, 2004; Bearman et al., 2009; Glick & Fiske, 1996). Feminist sosyal psikoloji, kadınların
patriyarkal normları yalnızca maruz kalınan yapılar olarak değil, aynı zamanda gündelik ilişkiler
içinde yeniden üretilen normatif çerçeveler olarak deneyimlediğini ortaya koymaktadır. Bu
bağlamda dijital gözetim, bireysel kıskançlıktan ziyade, ilişkiyi “doğru” ve “güvenli” biçimde
sürdürme sorumluluğunun kadınlara yüklenmesiyle ilişkilidir (Villora et al., 2019).

Kadınların dijital alanda hem denetlenen hem de denetimi yeniden üreten konumları, evlilik içi
güç ilişkilerinin karmaşık ve çelişkili doğasını görünür kılmakta; kadınların evlilik içinde birden
fazla ve çoğu zaman çelişkili role aynı anda büründüğünü göstermektedir. Bu çerçevede
kadınların evlilik içinde Instagram kullanımında erkeklere kıyasla daha yoğun biçimde mikro-
otoriter pratikler geliştirmesi, bireysel bir güç arzusundan ziyade, dijital etkileşimlerde daha
yüksek risk algısı, toplumsal cinsiyet normlarının içselleştirilmesi ve duygusal emek yükünün
kadınlar üzerinde yoğunlaşması ile açıklanabilir. Dijital ortamda risk ve güvenlik algısının
cinsiyetlendirilmiş biçimde farklılaştığı; kadınların çevrimiçi tehditlere karşı daha duyarlı
olduklarını bildirdikleri ve bu nedenle daha temkinli stratejiler geliştirdikleri literatürde de ortaya
konmaktadır (Coopamootoo & Ng, 2023). Bu perspektif, kadınların ilişkisel bağlamda dijital
gözetim ve sınırlandırma davranışlarının, bireysel denetim arzusundan ziyade, toplumsal cinsiyet
normlarının dijital medya aracılığıyla gündelik yaşama taşınmasının bir yansıması olduğunu
göstermektedir. Bulgular ayrıca dijital pratiklerin duygusal emek ve ilişkisel yük dağılımını da
etkilediğini göstermektedir. Katılımcı anlatılarında, partnerin yoğun sosyal medya kullanımı
nedeniyle ihmal edilme hissi, iletişimsizlik ve duygusal uzaklaşma deneyimleri öne çıkmaktadır.
Bu durum, dijital platformların bazı bağlamlarda evlilik içinde bir kaçış alanı olarak işlev
görebildiğini ve bu kaçışın duygusal eşitsizlikleri daha da derinleştirerek evlilikleri olumsuz
etkilediğini düşündürmektedir (Hochschild, 1983; Illouz, 2007).

Genel olarak değerlendirildiğinde, Instagram evlilikte hem bağ kurucu hem de kırılganlık üreten
bir dijital alan olarak ortaya çıkmaktadır. Platform, görünürlük ve erişilebilirlik üzerinden
duygusal yakınlığı artırma potansiyeline sahipken; aynı zamanda gözetim, kontrol ve ahlaki
değerlendirme pratikleriyle ilişkisel gerilimleri besleyerek evlilikte sorunların açılabilmesine neden
olabilmektedir. Bu ikili yapı, dijitalleşen evliliklerin artık yalnızca duygusal değil, aynı zamanda
teknolojik ve normatif düzenlemelerle örülü bir alanda var olduğunu göstermektedir. Bu
bağlamda dijital mikro-otoriterlik, yalnızca bireysel ya da teknolojik bir olgu değil; çağdaş
muhafazakâr-popülist söylemlerin aile ve mahremiyet anlayışıyla kesişen gündelik bir ilişki
düzenleme biçimi olarak da okunabilir (Sauer, 2019).

Sonuç

Bu çalışma, Instagram kullanımının Türkiye’de genç evli çiftler arasındaki ilişkisel dinamikleri
nasıl şekillendirdiğini inceleyerek dijital kültür, toplumsal cinsiyet ve sağ popülist aile
ideolojisinin kesiştiği özgün bir analitik alan ortaya çıkarmaktadır. Bulgular, Instagram’ın evlilik
içinde yalnızca iletişim ve eğlence sağlayan bir araç olmadığını; aynı zamanda görünürlük,
sadakat, mahremiyet, gözetim ve güç ilişkilerinin yeniden kurulduğu bir dijital mekân niteliği 

91

Araştırma Makalesi



taşıdığını göstermektedir. Bu mekân, popülist aile söyleminin normatif çerçevesiyle rezonans
hâlindedir. Sağ popülizmin aileyi ulusun ahlaki ve kültürel çekirdeği olarak kurgulayan
yaklaşımı, evlilik içinde teknolojik araçlar üzerinden sessizce yeniden üretilmektedir.

Araştırmanın ortaya koyduğu en önemli bulgulardan biri, dijital pratiklerin ilişkilerde yeni
“güven rejimleri” yaratmasıdır. Takip edilen hesaplardan algoritmanın önerdiği içeriklere, şifre
paylaşımından geçmiş kontrolüne kadar birçok dijital davranış, çiftler arasında ahlaki
değerlendirmelerin, kıskançlıkların ve sadakat beklentilerinin temel göstergelerine
dönüşmektedir. Bu durum, partnerlerin birbirinin dijital izlerini analiz ederek ilişkisel anlamlar
ürettiği; mahremiyetin sürekli müzakere edildiği, görünürlüğün hem bir risk hem de bir bağlılık
ölçütü olarak yorumlandığı karmaşık bir yapı ortaya çıkarmaktadır.

Çalışmanın bir diğer önemli katkısı, dijital mikro-otoriterlik kavramının geliştirilmesidir.
Bulgular, evlilikteki güç ilişkilerinin dijital pratikler üzerinden disipline edici biçimde yeniden
üretildiğini göstermektedir. Hesap kapattırma, telefon kullanımına kural koyma, görünürlük
sınırlama, takip listesine müdahale etme ve algoritmik akışı sorgulama gibi davranışlar, ilişkideki
otorite ve denetim pratiklerinin sessiz ve gündelik bir parçası hâline gelmiştir. Bu yapılar, sağ
popülist aile söyleminin makro düzen-sadakat-ahlak eksenindeki normatif çerçevesiyle
uyumludur; popülizmin politik düzlemde kurduğu değer rejimi, dijital ortamlar aracılığıyla
gündelik yaşam ilişkilerine sızmakta ve yeniden üretilmektedir. 

Bu çalışma, Türkiye bağlamında evlilik ilişkilerinin dijitalleşmesinin toplumsal cinsiyet rollerini
nasıl dönüştürdüğünü ya da kimi örneklerde nasıl pekiştirdiğini göstermektedir. Kadınların hem
duygusal gözetmen hem de duygusal yük taşıyıcı rolü, feminist literatürde tanımlanan ataerkil
işleyişlerin dijital kültürle birleştiğinde nasıl katmanlaştığını açığa çıkarmaktadır. Erkeklerin
sosyal medya kullanımının ev içi eşitsizlikleri derinleştirmesi veya kadınların dijital
görünürlüğünü problematize eden söylemlerin yaygınlaşması, popülist aile ideolojisinin evlilikteki
yansımalarını net biçimde görünür kılmaktadır.

Çalışmanın bulguları hem dijitalleşen aile araştırmalarına hem popülizm çalışmalarına hem de
toplumsal cinsiyet literatürüne teorik katkı sunmaktadır. Instagram gibi platformların evlilik
ilişkilerinde yarattığı etkiler, gelecekte daha geniş örneklemlerle, çift görüşmeleriyle veya
karşılaştırmalı çalışmalarla derinleştirilebilir. Ayrıca algoritmik yönlendirmelerin ilişkisel
kırılganlıklar üzerindeki etkisi, teknolojinin duygulanımsal işleyişleri ve dijital platformların ilişki
yönetimindeki rolü yeni araştırma alanları açmaktadır.

Çalışma kapsamında dijital kültürün evlilik ilişkilerinde hem bağ kurucu hem de kırılganlık
üreten çift yönlü bir alan olduğunu; popülist aile söyleminin dijital pratikler yoluyla mikro
ölçekte yeniden üretildiğini ve toplumsal cinsiyet ilişkilerinin teknolojik araçların etkisiyle daha
karmaşık hâle geldiğini göstermektedir. Instagram artık yalnızca bir sosyal medya platformu
değil; duyguların, normların, ahlaki beklentilerin ve iktidar ilişkilerinin işlendiği yeni bir evlilik
mekânıdır.

92

Araştırma Makalesi



Kaynakça

Andrejevic, M. (2014). Surveillance and alienation in the online economy. Surveillance & Society,
12(3), 381–397. 

Băluță, I. & Tufiș, C. (2024). Preaching the “traditional family” in the Romanian Parliament: The
political stakes and meanings of a hegemonic narrative. East European Politics and Societies,
38(2), 616-638. https://doi.org/10.1177/08883254231181069.

Bartky, S. L. (1990). Femininity and domination: Studies in the phenomenology of oppression.
Routledge.

Baym, N. K. (2015). Personal connections in the digital age (2nd ed.). Polity Press.

Bearman, S., Korobov, N., & Thorne, A. (2009). The fabric of internalized sexism. Journal of
Integrated Social Sciences, 1(1), 10–47.

Benezra, B. (2014). The institutional history of family planning in Turkey. In K. Kamp, A. Kaya,
F. Keyman, & Ö. Onursal Beşgül (Eds.), Contemporary Turkey at a glance: Interdisciplinary
perspectives on local and translocal dynamics (pp. 41-56). Wiesbaden, Germany: Springer VS.
https://doi.org/10.1007/978-3-658-04916-4.

Ben-Porat, G., Filc, D., Ozturk, A. E., & Ozzano, L. (2023). Populism, religion and family values
policies in Israel, Italy and Turkey. Mediterranean Politics, 28(2), 155-177.
https://doi.org/10.1080/13629395.2021.1901484.

Bucher, T. (2017). The algorithmic imaginary. Information, Communication & Society, 20(1),
30–44.

Conrads, J., & Höppner, G. (2024). Populism and the question of the welfare of women. In J. C.
Chennattuserrt, M. Deshpande, & P. Hong (Eds.), Encyclopedia of New Populism and
Responses in the 21st Century. (pp. 1-4). Springer, Singapore. https://doi.org/10.1007/978-3-531-
92045-0.

Coopamootoo, K. P. L., & Ng, M. (2023). Un-Equal Online Safety? A Gender Analysis of
Security and Privacy Protection Advice and Behaviour Patterns. Proceedings of the 32nd
USENIX Security Symposium.

Copur, Z,. & Taylor, K. D. (2018). Family life education in Turkey. In M. Robila, & A. Taylor
(Eds), Global Perspectives on Family Life Education. (pp. 345-359) Springer, Cham.
https://doi.org/10.1007/978-3-319-77589-0_22 
Couldry, N., & Mejias, U. A. (2019). The costs of connection. Stanford University Press.

Deleuze, G. (1992). Postscript on the societies of control. October, 59, 3–7.

Doğan, G. (2025). Family-oriented discourse and policymaking in right-wing populist
governments: A comparative study of Türkiye and Poland. Politics, Religion and Ideology,26(1),
63-68. https://doi.org/10.1080/21567689.2025.2493095.

Foucault, M. (1977). Discipline and punish: The birth of the prison. Pantheon Books.

Fox, J., & Warber, K. M. (2014). Romantic relationship development in the age of Facebook.
Journal of Social and Personal Relationships, 31(6), 771–794.

Gillespie, T. (2014). The relevance of algorithms. In T. Gillespie et al. (Eds.), Media technologies
(pp. 167–194). MIT Press.

Glick, P., & Fiske, S. T. (1996). The ambivalent sexism inventory. Journal of Personality and
Social Psychology, 70(3), 491–512.

Hochschild, A. R. (1983). The managed heart. University of California Press.

93

Araştırma Makalesi

https://doi.org/10.1177/08883254231181069
https://doi.org/10.1007/978-3-658-04916-4
https://doi.org/10.1080/13629395.2021.1901484
https://doi.org/10.1007/978-3-531-92045-0
https://doi.org/10.1007/978-3-531-92045-0
https://doi.org/10.1080/21567689.2025.2493095


Illouz, E. (2007). Consuming the romantic utopia. University of California Press.

Imam, M., Manimekalai, N., & Suba, S. (2025). From data to discrimination: Gender, privacy,
and the politics of digital surveillance. Synergy: International Journal of Multidisciplinary
Studies, 2(2), 52–64.

Kahlina, K. (2020). On behalf of the family and the people: The right-wing populist repertoire in
Croatia. In M. Kranert (Ed.) Discursive Approaches to Populism Across Disciplines. (pp. 227-
250) Palgrave Macmillan, Cham. https://doi.org/10.1007/978-3-030-55038-7_9.

Kandiyoti, D. (1988). Bargaining with patriarchy. Gender & Society, 2(3), 274–290.
https://doi.org/10.1177/089124388002003004.

Linnamäki, K. (2024). Populism, familialism, and borders: The interplay of family and anti-
Muslim immigration policies in Hungary. Frontiers in Political Science, 6, 1-10.
https://doi.org/10.3389/fpos.2024.1490608.

Maerz, S. F. (2024). The internet and autocratization. In A. Croissant & L. Tomini (Eds.), The
Routledge Handbook of Autocratization (1st ed.). Routledge.
https://doi.org/10.4324/9781003306900-17.
 
Martina, L. (2025). Digital authoritarianism: ICT-enabled repression across regime types. CEUR
Workshop Proceedings. https://doi.org/10.31235/osf.io/rvmj2_v1.

Marwick, A. E. (2012). The public domain: Surveillance in everyday life. Surveillance & Society,
9(4), 378–393. https://doi.org/10.24908/ss.v9i4.4342.

Muise, A., Christofides, E., & Desmarais, S. (2009). More information than you ever wanted.
CyberPsychology & Behavior, 12(4), 441–444.

Noble, S. U. (2018). Algorithms of oppression. NYU Press.

Penna, G., & Sátyro, N. (2024). Brazilian family policies under the neo-conservatism rhetoric of
Bolsonaro. In N. Sátyro (Ed.), Social Policies in Times of Austerity and Populism: Lessons From
Brazil. (pp. 257-277) Roudledge. https://doi.org/10.4324/9781003487777.

Radke, L., & Rolofs, G. (2023). Gender and right-wing populism: Analysing the role of women at
the ministerial level. Acta Politologica, 15(1), 33-57. https://doi.org/10.14712/1803-8220/37_2021.
 
Roberts, T., & Oosterom, M. (2024). Digital authoritarianism: A systematic literature review.
Information Technology for Development, 31(4), 860-884.
https://doi.org/10.1080/02681102.2024.2425352.

Sanders, R., & Jenkins, L. D. (2023). Patriarchal populism: The Conservative Political Action
Coalition (CPAC) and the transnational politics of authoritarian anti-feminism. International
Spectator, 58(3), 1-19. https://doi.org/10.1080/03932729.2023.2225660.

Sauer, B. (2019). Anti-feminist mobilization in Europe: Struggle for a new political hegemony?
Zeitschrift für Vergleichende Politikwissenschaft, 13(3), 339-352. https://doi.org/10.1007/s12286-
019-00430-8.

Scrinzi, F. (2024). The racialization of sexism: Men, women and gender in the populist radical
right. New York/Abingdon, Routledge. https://doi.org/10.4000/12kpv.

T.C. Aile ve Sosyal Hizmetler Bakanlığı. (n.d.). Aile yılı hakkında. Erişim tarihi: 29 Kasım 2025,
https://aileyili.gov.trT.C. Aile ve Sosyal Hizmetler Bakanlığı. (n.d.). Aile yılı hakkında. 
Trottier, D. (2016). Social media as surveillance: Rethinking visibility in a converging world.
Routledge.

94

Araştırma Makalesi

https://doi.org/10.1177/089124388002003004
https://doi.org/10.3389/fpos.2024.1490608
https://doi.org/10.4324/9781003306900-17
https://doi.org/10.31235/osf.io/rvmj2_v1
https://doi.org/10.14712/1803-8220/37_2021
https://doi.org/10.1080/02681102.2024.2425352
https://doi.org/10.4000/12kpv
https://aileyili.gov.tr/


Turkle, S. (2011). Alone together. Basic Books.

Villora, B., et al. (2019). Gender norms and online behavior. Computers in Human Behavior, 97,
33–41.

Yabanci, B. (2025). Surveil, datafy, publicize: digital authoritarianism and migration governance
in Turkey. Democratization, 32(4), 1016–1041. https://doi.org/10.1080/13510347.2024.2433091.
 
Yetiş, E. Ö. (2025). Relocating gendered violence and anti-genderism within authoritarian
populist imagination in Turkey. Frontiers in Political Science. 7, Article 1624746.
https://doi.org/10.3389/fpos.2025.1624746.

Zeybek, T., & Kasap, F. (2020). Social perspective for family functions in society. Revista de
Cercetare si Interventie Sociala, 71, 305-324. https://doi.org/10.33788/rcis.71.19.

95

Derleme

https://doi.org/10.3389/fpos.2025.1624746
https://doi.org/10.33788/rcis.71.19


96

Yeni Sağ Politikaların Kadınların Toplumsal Konumu Üzerindeki Etkileri: Yerel
Yönetimler Bağlamında Küresel ve Karşılaştırmalı Bir Analiz

New Right Politics and Women’s Social Position: A Comparative Global Analysis at the Level of
Local Governance

Dr. Ayşe Kaşıkırık
 

Gönderilme Tarihi: 27 Aralık 2025                               Kabul Tarihi: 29 Aralık 2025

ÖZET

Son on yılda küresel ölçekte yükselişe geçen yeni sağ siyasal yönelimler, toplumsal cinsiyet eşitliği politikalarını
özellikle yerel yönetimler düzeyinde derinden dönüştürmüştür. Bu makale, Türkiye, Polonya, Macaristan, İtalya,
Amerika Birleşik Devletleri ve Brezilya örnekleri üzerinden yeni sağ politikaların kadınların toplumsal konumu
üzerindeki etkilerini yerel yönetimler bağlamında karşılaştırmalı olarak incelemektedir. Birleşmiş Milletler Kadın
Birimi (UN Women), Ekonomik İşbirliği ve Kalkınma Örgütü (Organisation for Economic Co-operation and
Development – OECD),Dünya Bankası (World Bank), Parlamentolararası Birlik (Inter-Parliamentary Union –
IPU), Avrupa İstatistik Ofisi (Eurostat) ve ulusal istatistik kurumlarının verilerine dayanan analiz, yeni sağın
neoliberal ekonomik yeniden yapılanmayı muhafazakâr ve aile merkezli söylemlerle birleştirerek bakım emeğini
yeniden özel alana yönlendirdiğini ortaya koymaktadır. Bulgular, yerel yönetimlerde toplumsal cinsiyet eşitliği
mekanizmalarının zayıflatıldığını ve kadınların siyasal temsilinin çoğu bağlamda sembolik düzeyde kaldığını
göstermektedir. Hannah Arendt’in kamusal–özel alan ayrımı ve kesişimsellik teorisi çerçevesinde yürütülen tartışma,
yeni sağ politikaların yerel düzeyde toplumsal eşitsizlikleri derinleştirdiğini ortaya koymaktadır.

Anahtar Kelimeler: Yeni sağ, toplumsal cinsiyet eşitliği, yerel yönetimler, kadın temsili, karşılaştırmalı analiz.

ABSTRACT

Over the past decade, the global rise of new right political orientations has profoundly reshaped gender equality
policies, particularly at the level of local governments, where social policy, care services, and everyday life are directly
regulated. This article examines the effects of new right politics on women’s social position in the context of local
governance through a comparative analysis of Turkey, Poland, Hungary, Italy, the United States, and Brazil.
Drawing on data from UN Women (United Nations Entity for Gender Equality and the Empowerment of Women),
the Organisation for Economic Co-operation and Development (OECD), the World Bank, the Inter-Parliamentary
Union (IPU), Eurostat (Statistical Office of the European Union), and national statistical offices, the analysis
demonstrates that new right governance combines neoliberal economic restructuring with conservative, family-
centered discourses, thereby redirecting care labor back into the private sphere. The findings indicate that
institutional mechanisms for gender equality at the local level have been weakened and that women’s political
representation has largely remained symbolic. Grounded in Hannah Arendt’s distinction between the public and
private spheres and intersectionality theory, the article argues that new right policies deepen social inequalities at the
local level.

Keywords: New Right, gender equality, local governments, women’s representation, comparative analysis.   

Bu yazıya atıfta bulunmak için: Kaşıkırık, A. (2025). Yeni Sağ Politikaların Kadınların Toplumsal Konumu Üzerindeki
Etkileri: Yerel Yönetimler Bağlamında Küresel ve Karşılaştırmalı Bir Analiz, Oditoryum Eleştirel Sosyal Bilimler
Dergisi, 4(7), Ss. 96-107. ISSN: 2980-0439.
Dr. Ayşe Kaşıkırık, İstanbul Bilgi Üniversitesi, aysekasikirik@yahoo.com, ORCID: 0000-0003-0624-1107.

1

Düşünce Yazısı

1

2

2



Son on yılda küresel siyasal alanda gözlemlenen dönüşümler, yalnızca iktidar yapılarını ve
yönetişim modellerini değil, toplumsal düzenin normatif ve kurumsal temellerini de köklü
biçimde yeniden şekillendirmiştir. Bu dönüşümün merkezinde yer alan ve literatürde sıklıkla
“yeni sağ” olarak kavramsallaştırılan siyasal yönelimler; neoliberal ekonomik politikaları,
muhafazakâr toplumsal değerleri, milliyetçi-popülist söylemleri ve aile merkezli normatif
çerçeveleri bir arada sunan özgün bir ideolojik formasyon olarak öne çıkmaktadır (Harvey, 2005;
Brown, 2019). Yeni sağ, klasik refah devleti anlayışının eşitlikçi ve yeniden dağıtımcı yönlerini
aşındırırken, toplumsal yeniden üretimi büyük ölçüde birey, aile ve piyasa ekseninde yeniden
tanımlayan bir yönetişim mantığını kurumsallaştırmaktadır.

Bu ideolojik yönelim, toplumsal cinsiyet eşitliği politikaları açısından yalnızca nicel bir gerilemeyi
değil, aynı zamanda eşitlik kavramının anlamının daraltılmasını ve depolitize edilmesini de
beraberinde getirmektedir. Kadınların hak temelli yurttaşlar olarak kamusal alandaki varlığı,
yerini giderek “ailenin taşıyıcısı”, “bakımın öznesi” ve “toplumsal uyumun garantörü” olarak
tanımlanan normatif rollere bırakmaktadır. Böylece toplumsal cinsiyet eşitliği, yapısal bir siyasal
mesele olmaktan çıkarılarak ahlaki, kültürel ve bireysel sorumluluk alanına itilmekte; kamusal
sorumluluk alanı daralmaktadır.

Toplumsal cinsiyet literatürü, yeni sağ politikaların kadınların toplumsal konumu üzerindeki
etkilerini ağırlıklı olarak ulusal düzeydeki anayasal düzenlemeler, merkezi iktidar söylemleri ve
makro politika çerçeveleri üzerinden incelemiştir. Oysa bakım hizmetleri, sosyal yardımlar,
istihdam destekleri, yerel sosyal politikalar ve kentsel mekânın gündelik kullanımı gibi kadınların
yaşamlarını doğrudan etkileyen alanlar büyük ölçüde yerel yönetimler aracılığıyla
şekillenmektedir. Bu nedenle yerel yönetimler, yeni sağ politikaların toplumsal cinsiyet rejimleri
üzerindeki etkilerinin en görünür ve somut biçimde üretildiği yönetsel düzey olarak kritik bir
öneme sahiptir

Yerel düzeyde toplumsal cinsiyet eşitliği mekanizmalarının zayıflatılması, sosyal hizmetlerin aile
merkezli çerçevelerle yeniden yapılandırılması ve kadın politikalarının proje bazlı, geçici
uygulamalara indirgenmesi, kadınların kamusal alandaki varlığını ve siyasal öznelliğini doğrudan
etkilemektedir. Bu süreç, yalnızca politika çıktılarında değil, kamusal alanın normatif sınırlarının
yeniden çizilmesinde de kendini göstermektedir. Kadınlar, yerel siyaset ve hizmet sunumu
bağlamında giderek daha fazla “anne” ve “bakım veren” kimlikleriyle temsil edilmekte; eşit
yurttaş ve siyasal özne olma halleri ikincilleştirilmektedir. Sonuç olarak temsil nicel olarak artıyor
görünse dahi, bu temsilin içeriği çoğu zaman sembolik düzeyde kalmaktadır.

Bu makale, yeni sağ–toplumsal cinsiyet ilişkisini yerel yönetimler bağlamında ele alarak
literatürdeki önemli bir boşluğu doldurmayı amaçlamaktadır. Türkiye, Polonya, Macaristan,
İtalya, Amerika Birleşik Devletleri ve Brezilya örnekleri üzerinden yürütülen karşılaştırmalı
analiz, farklı siyasal rejimlere, merkez–yerel ilişkilerine ve kurumsal yapılara sahip ülkelerde yeni 

97

Düşünce Yazısı

Türkçede “additive manufacturing”, “eklemeli üretim”, eklemeli imalat”, “eklemeli üretim teknolojisi” gibi farklı 3



sağ politikaların yerel düzeyde benzer ya da farklı toplumsal cinsiyet sonuçları üretip
üretmediğini incelemektedir. Çalışma, Hannah Arendt’in kamusal–özel alan ayrımı ile
kesişimsellik teorisini bir arada kullanarak, yerel yönetimlerin kadınların toplumsal konumunun
yeniden yapılandırılmasındaki rolünü hem kuramsal hem de ampirik düzeyde tartışmaktadır.

Bu yönüyle makale, yeni sağın toplumsal cinsiyet eşitliği politikalarını yalnızca geri çeken bir
siyasal eğilim olmadığını; aksine eşitlik, bakım ve kamusal sorumluluk kavramlarını yeniden
tanımlayan bütüncül bir yönetişim mantığı sunduğunu ortaya koymaktadır. Yerel yönetimler
merkezli bu analiz, feminist siyaset sosyolojisi literatürüne karşılaştırmalı, eleştirel ve güncel bir
katkı sunmayı hedeflemektedir.

Son olarak, bu çalışma literatüre üç temel katkı sunmaktadır. İlk olarak, yeni sağ–toplumsal
cinsiyet ilişkisini ulusal politika ve söylem analizlerinin ötesine taşıyarak, eşitlik politikalarının
fiilen uygulandığı yerel yönetsel düzeyi analizin merkezine yerleştirmektedir. İkinci olarak,
Hannah Arendt’in kamusal–özel alan ayrımı ile kesişimsellik teorisini birlikte kullanarak, yeni
sağın kamusal alanın sınırlarını ve eşitliğin anlamını nasıl yeniden tanımladığını göstermektedir.
Üçüncü olarak ise farklı siyasal rejimlere sahip ülkelerde benzer toplumsal cinsiyet örüntülerinin
ortaya çıkmasını analiz ederek, yeni sağın bağlama duyarlı ancak yönelimsel olarak tutarlı bir
toplumsal cinsiyet rejimi üretme kapasitesine dikkat çekmektedir. Bu çerçevede makale, yerel
yönetimleri yeni sağ politikalar altında toplumsal cinsiyet eşitsizliklerinin hem yeniden üretildiği
hem de potansiyel olarak dönüştürülebileceği kritik siyasal alanlar olarak
kavramsallaştırmaktadır.

Kuramsal Çerçeve: Yeni Sağ, Kamusal–Özel Alan ve Kesişimsellik

Yeni sağ, neoliberalizmin piyasa merkezli rasyonelliğini muhafazakâr toplumsal değerler ve
otoriter siyasal eğilimlerle birleştiren çok katmanlı bir siyasal paradigma olarak
tanımlanmaktadır (Harvey, 2005; Brown, 2019; Mudge, 2008; Cooper, 2017). Bu paradigma,
devletin refah ve eşitlik alanındaki düzenleyici rolünü daraltırken, toplumsal sorumlulukları
birey, aile ve piyasa üçgenine devreden bir yönetişim anlayışını kurumsallaştırmaktadır.
Mudge’un (2008) gösterdiği üzere neoliberalizm bu bağlamda yalnızca ekonomik bir doktrin
değil, siyasal aktörlerin ve kurumların yeniden yapılandırılmasını içeren ideolojik bir projedir.
Cooper (2017) ise bu yeniden yapılanmanın, aile değerleri ve ahlaki muhafazakârlık söylemleriyle
iç içe geçerek toplumsal cinsiyet rejimlerini dönüştürdüğünü ortaya koymaktadır. Feminist
siyaset sosyolojisi literatürü, yeni sağın bu yönelimini yalnızca bir politika tercihi olarak değil,
toplumsal yeniden üretimin örgütlenme biçiminde yapısal bir dönüşüm olarak ele almaktadır
(Fraser, 2016).

Bu dönüşümün toplumsal cinsiyet boyutunu anlamak açısından Hannah Arendt’in kamusal ve
özel alan ayrımı önemli bir analitik çerçeve sunmaktadır. Arendt’e göre kamusal alan, bireylerin 

98

Düşünce Yazısı

4



eşitlik temelinde görünür olduğu, siyasal eylemin ve kolektif karar alma süreçlerinin gerçekleştiği
mekânı ifade ederken; özel alan zorunluluklar, bakım emeği ve biyolojik yeniden üretimle
ilişkilidir (Arendt, 1958). Yeni sağ politikalar, bakım ve sosyal destek hizmetlerini kamusal
sorumluluk alanından çıkararak yeniden özel alana devretmekte; böylece kadınların tarihsel
olarak ilişkilendirildiği özel alanı yeniden normatif bir ideal hâline getirmektedir. Bu süreç,
kadınların kamusal alandaki varlığını yalnızca nicel olarak değil, niteliksel olarak da
sınırlandırmakta; siyasal katılım ve temsil alanlarını daraltmaktadır. 

Yerel yönetimler, Arendtçi anlamda kamusal alanın kurumsal taşıyıcıları olarak bu dönüşümün
en kritik uygulama düzeyini oluşturmaktadır. Sosyal hizmetler, bakım altyapısı, kentsel mekânın
düzenlenmesi ve gündelik yaşam pratikleri büyük ölçüde yerel yönetimler aracılığıyla
şekillendirilmektedir. Bu nedenle yeni sağ politikaların kamusal–özel alan sınırlarını yeniden
çizme girişimleri, yerel düzeyde somutlaşmakta ve kadınların gündelik yaşam deneyimlerini
doğrudan etkilemektedir. Yerel yönetimlerin eşitlik birimlerini zayıflatması ya da sembolik
düzeyde tutması, kamusal alanın toplumsal cinsiyet açısından daralmasına yol açmaktadır.

Bu çalışmada kuramsal çerçeve, kesişimsellik teorisi ile tamamlanmaktadır. Kesişimsellik,
toplumsal cinsiyetin sınıf, etnisite, göçmenlik statüsü, yaş ve mekânsal eşitsizliklerle birlikte ele
alınmasını sağlayan analitik bir yaklaşımdır (Crenshaw, 1989). Yeni sağ politikaların etkileri
kadınlar arasında homojen değildir; aksine yerel bağlama bağlı olarak farklılaşmakta ve bazı
gruplar için daha derin eşitsizlikler üretmektedir. Özellikle düşük gelirli kadınlar, göçmenler ve
etnik azınlıklar, sosyal hizmetlerin daraltılması ve bakım yükünün aileye devri süreçlerinden
orantısız biçimde etkilenmektedir. Yerel yönetimler bu kesişimsel eşitsizlikleri ya yeniden üreten
ya da dönüştürme potansiyeline sahip aktörler olarak öne çıkmaktadır.

Bu kuramsal çerçeve, yeni sağ politikaların yerel yönetimler düzeyinde kadınların toplumsal
konumunu nasıl yeniden yapılandırdığını analiz etmek için bütünlüklü bir zemin sunmaktadır.
Arendt’in kamusal–özel alan ayrımı, eşitlik politikalarındaki gerilemeyi normatif ve siyasal bir
dönüşüm olarak kavramsallaştırırken; kesişimsellik yaklaşımı, bu dönüşümün farklı kadın
grupları üzerindeki çok katmanlı etkilerini görünür kılmaktadır. Bu sayede makale, yeni sağın
toplumsal cinsiyet rejimlerini yalnızca geri götüren değil, aynı zamanda yeniden tanımlayan bir
siyasal mantık sunduğunu ortaya koymaktadır.

Yöntem ve Veri Kaynakları

Bu çalışma, yeni sağ politikaların kadınların toplumsal konumu üzerindeki etkilerini yerel
yönetimler bağlamında incelemek amacıyla karşılaştırmalı ve nitel bir araştırma tasarımı
benimsemektedir. Araştırma, farklı siyasal rejimlere, yönetsel yapılara ve toplumsal cinsiyet
politikalarına sahip ülkelerde, benzer ideolojik yönelimlerin yerel düzeyde hangi mekanizmalar
aracılığıyla somutlaştığını ortaya koymayı hedeflemektedir. Bu bağlamda çalışma, tekil bir ülke
incelemesinden ziyade, çoklu vaka karşılaştırmasına dayalı bir analitik çerçeve sunmaktadır. 

99

Düşünce Yazısı



Karşılaştırmalı tasarım, yeni sağ ideolojinin farklı bağlamsal koşullar altında benzer ya da
ayrışan toplumsal cinsiyet sonuçları üretip üretmediğini değerlendirmeye olanak tanımaktadır.

Araştırma kapsamına Türkiye, Polonya, Macaristan, İtalya, Amerika Birleşik Devletleri ve
Brezilya dâhil edilmiştir. Bu ülkeler; son on yılda yeni sağ siyasal söylemlerin ve politika setlerinin
belirgin biçimde güç kazanması, yerel yönetimlerin sosyal politika, bakım hizmetleri ve toplumsal
cinsiyet eşitliği uygulamalarında kritik bir rol üstlenmesi ve karşılaştırmaya elverişli veri
bulunabilirliği kriterleri doğrultusunda seçilmiştir. Seçilen vakalar, merkeziyetçi ve yerinden
yönetim modelleri, farklı refah rejimleri ve değişken kurumsal kapasiteler açısından önemli bir
çeşitlilik sunmaktadır. Bu çeşitlilik, yeni sağ politikaların yerel düzeyde kadınların siyasal temsili,
ekonomik katılımı ve bakım emeği üzerindeki etkilerinin karşılaştırmalı olarak analiz edilmesine
imkân tanımaktadır.

Çalışmada ikincil veri analizi yöntemi kullanılmıştır. Analiz, UN Women, OECD, World Bank,
IPU, Eurostat ve ilgili ülkelerin ulusal istatistik kurumları tarafından yayımlanan raporlar ve veri
setlerine dayanmaktadır. Bu kaynaklar; kadınların yerel siyasal temsiline, iş gücüne katılım
oranlarına, bakım hizmetlerine erişimine ve yerel yönetimlerdeki toplumsal cinsiyet eşitliği
mekanizmalarının kurumsal varlığına ilişkin göstergeleri kapsamaktadır. Nicel göstergeler,
doğrudan nedensel çıkarımlar üretmekten ziyade, nitel bir yorumlayıcı çerçeve içinde
değerlendirilmiş; yerel düzeydeki kurumsal ve ideolojik dönüşümlerle ilişkilendirilmiştir.

Verilerin analizi, tematik karşılaştırma yaklaşımıyla gerçekleştirilmiştir. Yerel yönetimlerin
toplumsal cinsiyet eşitliği politikaları, bakım hizmetlerinin örgütlenme biçimleri ve kadınların
yerel siyasal temsiline ilişkin uygulamalar, ortak analitik temalar etrafında sistematik biçimde
karşılaştırılmıştır. Bu temalar, Hannah Arendt’in kamusal–özel alan ayrımı ve kesişimsellik
teorisi çerçevesinde yorumlanarak, yeni sağ politikaların kadınların toplumsal konumunu yerel
düzeyde nasıl yeniden yapılandırdığına ilişkin bütünlüklü bir analiz sunmuştur. Bu yaklaşım,
sayısal göstergelerin ötesine geçerek, eşitsizliklerin ideolojik ve kurumsal yeniden üretim
süreçlerini görünür kılmayı amaçlamaktadır.

Analitik Yaklaşım

Veri analizi, betimleyici ve yorumlayıcı nitel analiz çerçevesinde yürütülmüştür. Nicel göstergeler,
ülkeler arası karşılaştırma yapmaya imkân verecek şekilde tablo ve oranlar aracılığıyla sunulmuş;
bu göstergeler kuramsal çerçeve ile ilişkilendirilerek yorumlanmıştır. Analiz sürecinde üç temel
analitik eksen belirlenmiştir:

1.Siyasal-ideolojik eksen: Yeni sağ söylemlerin toplumsal cinsiyet rejimleri, aile politikaları ve
kadınların kamusal alandaki konumuna ilişkin normatif çerçeveler üzerindeki etkileri.

2.Yönetsel-kurumsal eksen: Yerel yönetimlerde toplumsal cinsiyet eşitliği mekanizmalarının
kurumsal varlığı, bütçesel öncelikler ve hizmet sunum kapasitesi.

100

Düşünce Yazısı



3.Toplumsal eksen: Kadınların bakım yükü, ekonomik katılımı ve yerel siyasal temsiline ilişkin
yapısal eğilimler.

Bu eksenler, Hannah Arendt’in kamusal–özel alan ayrımı ve kesişimsellik teorisiyle
ilişkilendirilerek değerlendirilmiştir. Böylece nicel veriler yalnızca betimleyici göstergeler olarak
değil, aynı zamanda toplumsal cinsiyet rejimlerinin yerel düzeydeki dönüşümünü açıklayan teorik
olarak temellendirilmiş bir analiz çerçevesi içinde ele alınmıştır.

Sınırlılıklar ve Genellenebilirlik

Bu çalışmanın bazı sınırlılıkları bulunmaktadır. Öncelikle analiz, ikincil verilere dayandığı için
yerel düzeydeki uygulamaların tüm çeşitliliğini ve kadınların gündelik deneyimlerini mikro
düzeyde yansıtma kapasitesi sınırlıdır. İkinci olarak, ülkeler arası veri tanımları, ölçüm
yöntemleri ve raporlama standartlarındaki farklılıklar, tam karşılaştırılabilirlik açısından belirli
metodolojik kısıtlar yaratmaktadır. Üçüncü olarak, çalışma yerel yönetimlerin tamamına ilişkin
nicel ve istatistiksel bir genelleme iddiası taşımamakta; bunun yerine seçilmiş vakalar üzerinden
yapısal eğilimleri ve ortak dönüşüm örüntülerini ortaya koymayı amaçlamaktadır.

Bununla birlikte, farklı siyasal, yönetsel ve kültürel bağlamlara sahip ülkelerde benzer toplumsal
cinsiyet sonuçlarının gözlemlenmesi, yeni sağ politikaların yerel düzeyde analitik olarak
genellenebilir belirli etkiler ürettiğine işaret etmektedir. Bu nedenle çalışma, istatistiksel değil,
kuramsal ve analitik genellenebilirlik çerçevesinde değerlendirilmelidir. Bulgular, yerel
yönetimlerin yeni sağ ideolojik çerçeve altında toplumsal cinsiyet rejimlerinin yeniden üretildiği
ya da dönüştürüldüğü kritik yönetsel alanlar olduğunu göstermekte ve ileride yapılacak nitel saha
araştırmaları için sağlam bir analitik zemin sunmaktadır.

Ülke Karşılaştırmaları: Yeni Sağ Politikalar ve Yerel Düzeyde Toplumsal Cinsiyet Rejimleri

Bu bölüm, yeni sağ politikaların yerel yönetimler düzeyinde kadınların toplumsal konumunu
nasıl yeniden yapılandırdığını seçilmiş ülke örnekleri üzerinden karşılaştırmalı olarak
incelemektedir. Ele alınan ülkeler, siyasal rejim tipleri, merkez–yerel ilişkilerin niteliği ve
toplumsal cinsiyet eşitliği politikalarının kurumsallaşma düzeyi açısından önemli farklılıklar
taşımaktadır. Bununla birlikte karşılaştırmalı analiz, yeni sağ ideolojinin yerel düzeyde farklı
bağlamsal koşullara rağmen benzer yönetsel, normatif ve toplumsal sonuçlar üretebildiğini ortaya
koymaktadır. Bu durum, yeni sağın yalnızca ulusal düzeyde değil, yerel yönetişim alanında da
toplumsal cinsiyet rejimlerini dönüştüren yapısal bir etkiye sahip olduğunu göstermektedir.

Türkiye

Türkiye, muhafazakâr–neoliberal yönetişim anlayışının yerel yönetimler üzerindeki etkilerinin
belirgin biçimde gözlemlendiği bir örnek sunmaktadır. Yerel düzeyde sosyal yardım ve bakım 

101

Düşünce Yazısı



hizmetleri, giderek artan biçimde aile merkezli ve yardım temelli bir çerçeve içinde
yapılandırılmaktadır. Belediyelerde toplumsal cinsiyet eşitliği birimleri ve kadın politikalarına
yönelik kurumsal mekanizmalar, birçok örnekte sınırlı kapasiteyle çalışmakta ya da sembolik bir
varlık düzeyinde kalmaktadır. Kadınların yerel siyasal temsili nicel olarak düşük seyrederken,
mevcut temsilin politika üretim süreçlerine yansıması oldukça sınırlıdır. Bu tablo, Hannah
Arendt’in kamusal–özel alan ayrımı bağlamında değerlendirildiğinde, kamusal sorumlulukların
yeniden özel alana devredildiği ve kadınların bakım emeği üzerinden tanımlandığı bir yönetsel
yeniden yapılanmaya işaret etmektedir.

Polonya ve Macaristan

Polonya ve Macaristan, yeni sağın toplumsal cinsiyet karşıtı söylemlerle daha açık ve
kurumsallaşmış biçimde hayata geçtiği örneklerdir. Polonya’da yerel yönetimler, merkezi
hükümetin güçlü ideolojik yönlendirmesi altında toplumsal cinsiyet eşitliği politikalarından
sistematik olarak uzaklaşmış; özellikle üreme hakları, sosyal hizmetler ve kadın örgütleriyle iş
birliği alanlarında ciddi gerilemeler yaşanmıştır. Macaristan’da ise yerel yönetimlerin özerkliği
büyük ölçüde zayıflatılmış, toplumsal cinsiyet eşitliği mekanizmaları merkeziyetçi ve otoriter bir
yönetim anlayışı içinde işlevsiz hâle gelmiştir. Her iki ülkede de bakım emeği ve sosyal destek
hizmetleri açık biçimde aile sorumluluğu olarak yeniden tanımlanmakta; bu durum, kesişimsel
eşitsizliklerin özellikle düşük gelirli ve kırılgan gruplar açısından derinleşmesine yol açmaktadır.

İtalya

İtalya, yeni sağ politikaların yerel düzeyde homojen olmayan etkiler ürettiği bir örnek
sunmaktadır. Bölgesel farklılıklar, yerel yönetimlerin kurumsal kapasitesi ve siyasal
kompozisyonu, toplumsal cinsiyet eşitliği politikalarının uygulanmasında belirleyici olmaktadır.
Bazı belediyelerde eşitlik mekanizmaları görece güçlü biçimde varlığını sürdürürken, özellikle
güney bölgelerde sosyal hizmetlerin daraltıldığı ve aile merkezli yardım politikalarının
yaygınlaştığı görülmektedir. Bu durum, yeni sağın yerel düzeyde tek tip bir sonuç üretmekten
ziyade, mevcut kurumsal kapasite ve siyasal irade ile etkileşim içinde farklılaşan sonuçlar
doğurduğunu göstermektedir.

Amerika Birleşik Devletleri

Amerika Birleşik Devletleri, federal yapısı nedeniyle yerel yönetimlerin hem gerileme hem de
direnç alanları olarak işlev gördüğü karmaşık bir tablo sunmaktadır. Bazı eyalet ve belediyelerde
yeni sağ politikalar doğrultusunda toplumsal cinsiyet eşitliği mekanizmaları zayıflatılırken;
diğerlerinde yerel yönetimler eşitlik politikalarını koruyan, hatta geliştiren aktörler hâline
gelmiştir. Bu ikili yapı, yerel düzeyin yeni sağ karşısında yalnızca uygulayıcı bir alan değil, aynı
zamanda siyasal mücadele ve karşı-hegemonik pratiklerin geliştirilebildiği bir zemin olduğunu
göstermektedir.

102

Düşünce Yazısı



Brezilya

Brezilya, popülist yeni sağın yerel yönetimler üzerindeki etkilerinin özellikle sosyal politika
alanında yoğun biçimde hissedildiği bir örnektir. Sosyal hizmet bütçelerinin daraltılması ve
toplumsal cinsiyet eşitliği söyleminin marjinalleştirilmesi, kadınların yerel düzeyde elde ettiği
kazanımları zayıflatmıştır. Kadınların yerel siyasal temsili bazı bölgelerde artış göstermesine
rağmen, bu artış çoğu zaman politika çıktıları üzerinde sınırlı etki yaratmakta; temsil, sembolik
düzeyde kalmaktadır. Bu durum, yeni sağ bağlamında temsiliyet ile politika üretimi arasındaki
kopukluğu görünür kılmaktadır.

Karşılaştırmalı Değerlendirme

Aşağıdaki tabloda (Tablo 1), seçilmiş ülkelerde yeni sağ politikaların yerel yönetimler düzeyinde
toplumsal cinsiyet dinamikleri üzerindeki etkilerini özetlemektedir:

Tablo 1. Yeni Sağ Politikalar ve Yerel Yönetimlerde Toplumsal Cinsiyet Dinamikleri (Seçilmiş Ülkeler)

Bu karşılaştırmalı analiz, yeni sağ politikaların yerel yönetimler düzeyinde farklı kurumsal
bağlamlara rağmen ortak bir eğilim sergilediğini ortaya koymaktadır. Bakım emeğinin aileye
devri, toplumsal cinsiyet eşitliği mekanizmalarının zayıflatılması ve kadınların kamusal temsiline
yüklenen sembolik anlam, ülkeler arasında değişen yoğunluklarda da olsa tekrar eden örüntüler
olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu bulgular, yerel yönetimlerin yeni sağ politikalar altında
toplumsal cinsiyet rejimlerinin yeniden üretildiği ve dönüştürüldüğü kritik siyasal alanlar
olduğunu güçlü biçimde teyit etmektedir.

103

Düşünce Yazısı



Tartışma: Yeni Sağ, Yerel Yönetimler ve Toplumsal Cinsiyet Rejimlerinin Yeniden Yapılanması

Bu çalışmanın karşılaştırmalı bulguları, yeni sağ politikaların kadınların toplumsal konumunu
yalnızca belirli politika alanlarında gerileten bir etki yaratmadığını; aksine yerel yönetimler
aracılığıyla toplumsal cinsiyet rejimlerini yapısal ve normatif düzeyde yeniden kurduğunu ortaya
koymaktadır. Türkiye, Polonya, Macaristan, İtalya, Amerika Birleşik Devletleri ve Brezilya
örnekleri, farklı siyasal rejimler ve yönetsel yapılara rağmen yeni sağın yerel düzeyde benzer
yönelimler ürettiğini göstermektedir. Bu durum, yeni sağın bağlama duyarlı ancak yönelimsel
olarak tutarlı bir siyasal rasyonalite sunduğuna işaret etmektedir.

Hannah Arendt’in kamusal–özel alan ayrımı çerçevesinde değerlendirildiğinde, yeni sağ
politikaların yerel düzeydeki en belirgin etkisi, bakım emeği ve sosyal destek hizmetlerinin
kamusal sorumluluk alanından çıkarılarak yeniden özel alana devredilmesidir. Yerel yönetimlerin
sosyal politika kapasitesinin daraltılması, eşitlik birimlerinin işlevsizleştirilmesi ya da sembolik
düzeye indirgenmesi ve aile merkezli yardım mekanizmalarının yaygınlaştırılması, kamusal alanın
toplumsal cinsiyet açısından daralmasına yol açmaktadır. Bu süreç, kadınların tarihsel olarak
ilişkilendirildiği özel alanı yeniden normatif bir ideal hâline getirirken, kamusal alanı erkek
egemen siyasal ve yönetsel pratiklerle daha uyumlu bir mekân olarak yeniden üretmektedir.

Karşılaştırmalı bulgular, kadınların yerel siyasal temsiline ilişkin nicel artışların dahi çoğu
bağlamda nitel bir dönüşüme yol açmadığını göstermektedir. Kadınların belediye meclislerinde ya
da yerel karar alma organlarında yer alması, eşitlik politikalarının güçlenmesiyle otomatik olarak
ilişkilendirilmemektedir. Aksine yeni sağ bağlamında kadın temsili, sıklıkla “aile”, “toplumsal
hassasiyet” ve “yardım” söylemleriyle çerçevelenerek, kamusal eşitlik talebinden arındırılmış
sembolik bir anlam yüklenmektedir. Bu durum, temsilin dönüştürücü potansiyelini
sınırlandırmakta ve kadınların siyasal öznelliğini daraltmaktadır.

Kesişimsellik perspektifi, bu dönüşümün kadınlar arasında eşit olmayan etkiler yarattığını açık
biçimde ortaya koymaktadır. Yerel düzeyde bakım hizmetlerinin daraltılması ve sosyal
desteklerin koşullulaştırılması, özellikle düşük gelirli kadınlar, göçmenler, etnik azınlıklar ve tek
ebeveynli hanelerde yaşayan kadınlar açısından daha ağır sonuçlar doğurmaktadır.
Karşılaştırmalı analizde görüldüğü üzere, bu gruplar yeni sağ politikalar altında hem kamusal
hizmetlere erişim hem de siyasal temsil açısından çoklu dezavantajlarla karşı karşıya kalmaktadır.
Yerel yönetimler, bu kesişimsel eşitsizlikleri hafifletebilecek potansiyele sahipken, yeni sağ
yönetişim anlayışı altında çoğu zaman bu eşitsizliklerin yeniden üretildiği mekânlar hâline
gelmektedir.

Bununla birlikte Amerika Birleşik Devletleri ve kısmen İtalya örnekleri, yerel düzeyin yeni sağ
karşısında bütünüyle homojen bir gerileme alanı olmadığını da göstermektedir. Federal yapı,
yerel özerklik ya da güçlü sivil toplum ağları, bazı bağlamlarda yerel yönetimlerin eşitlik
politikalarını koruyabildiği ya da alternatif uygulamalar geliştirebildiği alanlar yaratmaktadır. 

104

Düşünce Yazısı



Bu durum, yerel yönetimlerin yalnızca yeni sağ politikaların uygulayıcıları değil, aynı zamanda
potansiyel direnç ve yeniden müzakere alanları olabileceğine işaret etmektedir. Ancak bu direnç
alanlarının kırılgan ve bağlama bağımlı olduğu da göz ardı edilmemelidir.

Bu bulgular ışığında tartışma, yeni sağ politikaların yerel yönetimler düzeyinde kamusal alanın
sınırlarını yeniden çizdiği, toplumsal yeniden üretimi özel alana hapsettiği ve kadınların siyasal
katılımını çoğu zaman sembolik bir düzeyle sınırladığı sonucuna ulaşmaktadır. Arendt’in
kamusal alan anlayışı ve kesişimsellik teorisi birlikte ele alındığında, yeni sağın yalnızca eşitlik
politikalarını zayıflatmadığı; aynı zamanda eşitliğin anlamını ve kapsamını daraltan bir siyasal
mantık sunduğu görülmektedir. Yerel yönetimler bu mantığın en görünür biçimde işlediği
yönetsel düzey olarak, toplumsal cinsiyet rejimlerinin yeniden üretiminde merkezi bir rol
üstlenmektedir.

Sonuç ve Politika Önerileri

Bu çalışma, yeni sağ politikaların kadınların toplumsal konumunu yerel yönetimler düzeyinde
çok katmanlı ve yapısal biçimde dönüştürdüğünü ortaya koymaktadır. Türkiye, Polonya,
Macaristan, İtalya, Amerika Birleşik Devletleri ve Brezilya örnekleri üzerinden yürütülen
karşılaştırmalı analiz, farklı siyasal rejimler ve yönetsel modeller altında dahi yeni sağın yerel
düzeyde benzer toplumsal cinsiyet sonuçları ürettiğini göstermektedir. Neoliberal ekonomik
yeniden yapılanmanın muhafazakâr ve aile merkezli normatif çerçevelerle birleşmesi, bakım
emeğinin kamusal sorumluluk alanından çıkarılarak yeniden özel alana devredilmesine yol
açmaktadır. Bu süreç, kadınların kamusal alandaki görünürlüğünü, siyasal katılımını ve
ekonomik özerkliğini sınırlayan yapısal bir dönüşüm olarak karşımıza çıkmaktadır.

Yerel yönetimler, sosyal politika, bakım hizmetleri ve gündelik yaşamın düzenlenmesi açısından
merkezi bir rol üstlenmelerine rağmen, yeni sağ yönetişim anlayışı altında çoğu bağlamda
toplumsal cinsiyet eşitliğini güçlendiren aktörler olmaktan uzaklaşmaktadır. Bulgular, yerel
düzeyde eşitlik birimlerinin ve mekanizmalarının ya kurumsal olarak zayıflatıldığını ya da
sembolik bir varlık düzeyine indirgendğini göstermektedir. Kadınların yerel siyasal temsili bazı
ülkelerde nicel artışlar sergilese de, bu artış çoğu zaman politika çıktıları üzerinde sınırlı bir etki
yaratmakta; temsil, dönüştürücü bir güç olmaktan ziyade normatif söylemleri yeniden üreten bir
araç hâline gelmektedir.

Hannah Arendt’in kamusal–özel alan ayrımı perspektifinden bakıldığında, yeni sağ politikalar
yerel düzeyde kamusal alanı daraltmakta ve toplumsal yeniden üretimi özel alanla özdeşleştiren
normatif bir düzeni güçlendirmektedir. Kesişimsellik teorisi ise bu dönüşümün kadınlar arasında
eşit olmayan etkiler yarattığını ortaya koymaktadır. Özellikle düşük gelirli kadınlar, göçmenler,
etnik azınlıklar ve bakım yükü yoğun gruplar, sosyal hizmetlerin daraltılması ve aile merkezli
politikaların yaygınlaşmasından orantısız biçimde etkilenmektedir. Bu durum, yerel yönetimlerin
yalnızca eşitsizlikleri hafifletme potansiyeline sahip olmadığını; aynı zamanda bu eşitsizliklerin 

105

Düşünce Yazısı



yeniden üretildiği kritik yönetsel alanlar hâline gelebildiğini göstermektedir.

Bu bulgular doğrultusunda politika önerileri, yerel yönetimlerin toplumsal cinsiyet eşitliği
alanındaki kurumsal kapasitelerinin güçlendirilmesine odaklanmalıdır. Öncelikle yerel düzeyde
eşitlik birimleri ve mekanizmaları, idari takdire bağlı olmaksızın açık yetki tanımları ve
sürdürülebilir bütçe kaynaklarıyla desteklenmelidir. Toplumsal cinsiyete duyarlı bütçeleme
uygulamaları, yerel hizmetlerin planlanması ve uygulanmasında temel bir araç hâline
getirilmelidir. Bakım hizmetlerinin piyasa ya da aile temelli çözümlerle sınırlandırılması yerine,
kamusal bir sorumluluk olarak ele alınması; kreş, yaşlı ve engelli bakım hizmetlerinin yerel
yönetimler eliyle erişilebilir ve kapsayıcı biçimde sunulması büyük önem taşımaktadır.

Ayrıca yerel karar alma süreçlerinde kadınların ve dezavantajlı grupların anlamlı katılımını
artıracak mekanizmaların geliştirilmesi gerekmektedir. Danışma kurulları, katılımcı bütçe
uygulamaları ve yerel düzeyde toplumsal cinsiyet etki analizleri, temsiliyetin sembolik düzeyin
ötesine geçmesine katkı sağlayabilir. Ulusal ve uluslararası izleme mekanizmalarıyla uyumlu
raporlama süreçleri, yerel yönetimlerin toplumsal cinsiyet eşitliği performansının şeffaflığını ve
hesap verebilirliğini artıracaktır.

Bu çalışma, istatistiksel genelleme iddiası taşımamakla birlikte, farklı siyasal ve yönetsel
bağlamlarda tekrar eden örüntüleri görünür kılarak analitik genellenebilirlik sunmaktadır. İkincil
verilere dayalı olması, yerel düzeydeki mikro deneyimleri sınırlı biçimde yansıtabilmektedir;
ancak bulgular, gelecekte yapılacak nitel saha araştırmaları ve derinlemesine vaka analizleri için
güçlü bir kavramsal ve ampirik zemin oluşturmaktadır. Sonuç olarak makale, yeni sağ
politikaların yerel yönetimler aracılığıyla toplumsal cinsiyet rejimlerini nasıl yeniden
yapılandırdığını ortaya koyarak, feminist siyaset sosyolojisi literatürüne yerel düzeyi merkeze
alan bütünlüklü bir katkı sunmaktadır.

Kaynakça

Arendt, H. (1958). The human condition. Chicago, IL: University of Chicago Press.

Brown, W. (2019). In the ruins of neoliberalism: The rise of antidemocratic politics in the West.
New York, NY: Columbia University Press.

Cooper, M. (2017). Family values: Between neoliberalism and the new social conservatism. New
York, NY: Zone Books.

Crenshaw, K. (1989). Demarginalizing the intersection of race and sex: A Black feminist critique
of antidiscrimination doctrine, feminist theory and antiracist politics. University of Chicago
Legal Forum, 1989(1), 139–167.

Eurostat. (2024). Employment and social policy statistics. European Commission.

Fraser, N. (2016). Contradictions of capital and care. New Left Review, 100, 99–117.

Harvey, D. (2005). A brief history of neoliberalism. Oxford, UK: Oxford University Press.

106

Düşünce Yazısı



Inter-Parliamentary Union (IPU). (2024). Women in politics: 2024 map. Geneva: IPU.

Mudge, S. L. (2008). What is neoliberalism? Socio-Economic Review, 6(4), 703–731.
https://doi.org/10.1093/ser/mwn016

OECD. (2023). Social institutions and gender index (SIGI) global report. Paris: OECD
Publishing.

TÜİK. (2024). İşgücü istatistikleri. Ankara: Türkiye İstatistik Kurumu.

UNDP. (2023). Human development report: Gender and power. New York, NY: United Nations
Development Programme.

UN Women. (2024). Progress on the sustainable development goals: Gender snapshot 2024. New
York, NY: United Nations.

World Bank. (2024). Gender data portal. Washington, DC: World Bank.

107

Düşünce Yazısı



108

 Sağ-Dinsel Radikalizmde Tarihsel Meşruiyet Arayışına Bir Örnek: “Anti-Kolonyal”
Söylem Çabası ve Türkiye’de Ticanîlik * 

An Example of the Search for Historical Legitimacy in Right-Wing Religious Radicalism: The
Attempt at an “Anti-Colonial” Discourse and the Tijānī Order in Turkey

Mustafa Yaşar ÖZOYLUMLU

Gönderilme Tarihi: 09.11.2025                                  Kabul Tarihi: 28.12.2025

ÖZET

Araştırma, Ticanîliğin ideolojik ve dinsel çekirdeğini, Kuzey Afrika’da Fransız karşıtı anti-kolonyalizmin selefî
mirasla kurduğu tarihsel hat üzerinden izleyerek, bu mirasın Türkiye’deki laiklik karşıtı radikalizmle hangi
kanallardan eklemlenmeye çalıştığını olgusal düzeyde ortaya koymayı amaçlamaktadır. Bu çerçevede, Ticanî
hareketinin liderlerinin kendilerini doğrudan Hz. Muhammed’e bağlayan “Tarikat-ı Muhammediye” iddiasıyla
tasavvufî aracılığı reddeden selefî bir damar üzerinden beslendiği; bu nedenle modern, seküler ve Fransız laik
felsefesinde dayanaklar bulan Kemalist rejimi, “kolonyal bir düzen” olarak çerçevelemeye ve toplumsal algıda bu
yönde -başarısız da kalsa- bir karşılık üretmeye yöneldiği savunulmaktadır. Türkiye’nin tarihsel konjonktürü ve
Kemalist rejimin niteliği, Ticanîliğin şiddete içkin reddiyeci repertuarının geniş kitlelere yayılmasını sınırlamış
görünse de hareketin dinsel radikalizmin şiddet içeren eylemlerine dair erken bir örnek teşkil etmesi ve yakın
dönemdeki bazı şiddet vakalarında adının anılması, tarikatın dinsel-radikalizm bağlamında yeniden
değerlendirilmesini gerekli kılmaktadır. Araştırma, Atatürk’ün manevî mirasına, heykel ve büstlerine dönük
eylemlerin İslâmcı yazın içinde hangi söylemsel stratejilerle meşrulaştırıldığını incelerken, Ticanîliğin kendisini
İslâm’ın “sahihliği”ni temsil eden reaksiyoner bir kurtarıcı özne olarak konumlandırdığına işaret eder; müritlerin
Ticanî liderlere yönelik “peygamberlik” atfını da bu ideolojik çerçeve içinde ele alır. Son olarak Ticanîliğin
günümüzde varlığını sürdüren bazı tarikatlara miras/gelenek olarak devrettiği üç örüntüyü öne çıkarır: (a) seküler
düzeni “kolonyal” ve “dayatmacı” olarak kodlayan laiklik ve ulus-devlet karşıtı siyasal dil, (b) devlet otoritesine
karşı kurulan dinî bir “üst meşruiyet” iddiası, (c) kamusal alana yönelik sembolik saldırıların (heykel, büst ya da
fotoğraf) güncel selefî izdüşümlerde yeniden üretilebilir bir eylem repertuarına dönüşmesi. Çalışma, bu hat üzerinden
Ticanîliğin Türkiye’de modern dinsel radikalizmin süreklilik arz eden formlarından biri olduğunu ileri sürmektedir.

Anahtar Kelimeler: Ticanîlik, Radikalizm, Laisizm, İslâmcılık, Anti-kolonyalizm

ABSTRACT

The study aims to trace the ideological and religious core of Tijānīyya along the historical line through which anti-
colonialism in North Africa -particularly in its anti-French form- interacted with a Salafi legacy, and to demonstrate,
at an empirical level, through which channels this legacy sought to articulate itself with anti-secular radicalism in
Turkey. Within this framework, it is argued that the leaders of the Tijānī movement drew on a Salafi current that
rejected Sufi mediation through the claim of “Tarīqat al-Muhammadiyya,” which directly links them to the Prophet
Muhammad; for this reason, they were inclined to frame the Kemalist regime -modern, secular, and grounded in
French laic philosophical references- as a “colonial order,” and to generate, even if unsuccessfully, a corresponding
resonance in social perception along these lines. Although Turkey’s historical conjuncture and the nature of the
Kemalist regime appear to have limited the diffusion of Tijānīyya’s inherently violent, rejectionist repertoire among
broad segments of society, the movement’s constituting an early example of violent acts associated with religious
radicalism, and the fact that its name has been mentioned in connection with certain recent cases of violence, make it
necessary to reassess the order within the framework of religious radicalism. While the study examines the discursive
strategies through which actions directed at Atatürk’s spiritual legacy and at his statues and busts have been
legitimized within Islamist writing, it also notes that Tijānīyya positions itself as a reactionary salvific agent
representing the “authenticity” (sahīhness) of Islam; it furthermore addresses, within this ideological framework, the
attribution of “prophethood” to Tijānī leaders by disciples. Finally, it foregrounds three patterns that Tijānīyya has
transmitted as a legacy/tradition to certain orders that continue to exist today: (a) an anti-secular and anti–nation-
state political language that codes the secular order as “colonial” and “imposed,” (b) a claim to a religious “supra-
legitimacy” constructed in opposition to state authority, (c) the transformation of symbolic attacks on the public
sphere (statues, busts, or photographs) into a reproducible repertoire of action in contemporary Salafi projections.
Through this line of argument, the study maintains that Tijânîyya constitutes one of the enduring forms of modern
religious radicalism in Turkey.

Keywords: Tijaniyya, Radicalism, Laicism, Islamism, Anti-colonialism 
 

1

2

2

1

Araştırma Makalesi

Bu yazıya atıfta bulunmak için: Özoylumlu, M. (2025). Sağ-Dinsel Radikalizmde Tarihsel Meşruiyet Arayışına Bir
Örnek: “Anti Kolonyal” Söylem Çabası ve Türkiye’de Ticanilik, Oditoryum Eleştirel Sosyal Bilimler Dergisi, 4(7), Ss.
108-133. ISSN: 2980-0439. 
Eskişehir Technical University, Rectors Office , mozoylumlu@eskisehir.edu.tr ,   ORCID: 0000-0002-7882-3950



 “Zaman olur, toplum denizlerinde sular çalkalanır.
   Toplumun derinliklerinde uyuyan nice insanlar ve 

   nice davalar su yüzüne çıkarlar. Bu denizlerin yüzünde
   yüzen nice şöhretler, nice davalar da suların dibine çökerler…” (Aydemir, 1988: 11)

Giriş
 6 Mart 1986’da Turgut Özal Hükümeti, kamuoyunda “muzır neşriyat kanunu” olarak anılan
‘Küçükleri Muzır Neşriyattan Koruma Kanunu’nu yürürlüğe koydu;  kanun, çok sayıda kültür-
sanat eserine sansür, denetim ve cezai yaptırım imkânı tanıyordu. Yaptırımı gerekli gören
mütedeyyin kesimler ise “ahlâk” talebini kanunla sınırlamayarak, “muzırlığa” karşı daha sert ve
toplumun tümüne uygulanabilir önlemler istiyor; toplumsal hayatı “dinî-ahlâkî” bir çerçevede
düzenleme iddiasındaki kimi gruplar ise bu talepleri fiilen hayata geçirmeye yöneliyordu. 7 Şubat
1987’de Ferhan Şensoy’un kanunu hicveden ‘Muzır Müzikal’inin sahnelendiği Şan Tiyatrosu,
sabotaj olduğu düşünülen bir yangınla kapandı; saldırı faili meçhul kaldı. Şensoy yıllar sonra, o
gün ‘takkeli, sopalı’ bir ‘Ticanî’ kesimin tiyatroda görünür hâle geldiğini söyleyecekti. Oysa
Ticanî tarikatının faaliyetleri, Türkiye’deki lideri Kemal Pilavoğlu’nun 1977’deki ölümünden
sonra sönümlenmiş, dönemin İstanbul’unda çok sayıda tarikat ve cemaat “muzır” saydıkları
kültürel etkinliklere tepki gösterir olmuştu. Buna rağmen Şensoy’un saldırı zihniyetini ‘Ticanî bir
kesim/kafa’ olarak adlandırması, ölümcül şiddetin dinî meşruiyetle gerekçelendirildiği anlarda
toplumsal hafızanın Ticanîliği hatırlamasını önemli kılmaktadır. Sabotajla hedef alınan kadronun
önemli kısmının Galatasaray Lisesi kökenli -Fransız kültürünün öne çıkan temsilcileri- oluşu da
mesajın yalnızca “muzır” bir faaliyeti cezalandırmakla sınırlı olmayıp seküler ve Batı’ya yakın
kesimlere yöneldiğini düşündürür. Ticanîlik, Türkiye’de çoğu kez çok partili hayata geçişle
ilişkilendirilen ve anti-komünist söylemler üzerinden dinî hassasiyetleri görünür kılan tarikatlar
arasında anılır. Bu çerçeve, 1945’ten sonra kısmen açıklayıcı olsa da Ticanîliği diğer İslâmcı
gruplardan ayıran marjinal, reaksiyoner, şedit ve sağ-radikal karakterini kavramakta yetersizdir.
Zira hareket, Türkiye’deki birçok tarikattan farklı olarak köklerini Kuzey Afrika’daki Fransız
anti-kolonyalizmi, laik-seküler kültüre yönelik tarihsel karşıtlık ve şiddet içeren eylem
repertuvarından alır; bu nedenle yalnızca iç siyaset ekseninde okunması, radikalleşme biçimlerini
ve tarihsel sürekliliklerini görünmez kılar. DP döneminde hem iktidar hem muhalefet tarafından
tasfiye edilmesi gereken bir tehdit olarak görülen Ticanîlik, iktidar ve partilerle organik ilişkiler
kurabilen Nakşî, Nurcu veya Süleymancı dinsel gruplardan ayrışır. Bu çalışma, söz konusu
ayrışmanın tarihsel, ideolojik ve dinsel temellerini incelemeyi; 1950’li yıllarda “delilik” ya da
“provokasyon” biçiminde etiketlenen eylemlerin ardındaki motivasyonu, onu besleyen -inşa
edilmeye çalışılan ancak başarısız olunan- anti-kolonyal Batı aleyhtarı söylemi ve laiklik karşıtı
şiddet geleneğini sağ-dinsel radikalizm çerçevesinde çözümlemeyi amaçlar. Bu çerçevede,
Cumhuriyet dönemi laisizm politikalarının özellikle kırsalda karşı-radikalleşme biçimlerini
desteklediği tarihsel-toplumsal zemin üzerinden, tarikatın yerel ve uluslararası sürekliliği
tartışılacaktır.

109

Araştırma Makalesi

 Şevket Süreyya Aydemir, 14 Mayıs 1950 seçimleri sonrası Türkiye’nin ‘suların çalkalanışı’ devrine girdiğini belirtiyordu. 1950
sonrası toplumun derinliklerinden su yüzüne çıkan ögelerin başında dönemin tabiriyle ‘irtica’, dini söylemlerin yoğunlaşması ve
nihayet ‘sağ radikalizm’ geliyordu.
 Kanun ilk olarak 21 Haziran 1927’de çıkarılmıştı. Ancak 1986 yılındaki değişiklikle kapsamı genişletilmiş ve kültür-sanat eserleri
başta olmak üzere örtülü bir sansür hatta cezaî yaptırımların bir aracı haline dönüştürülmüştü. 
 Ferhan Şensoy’un bu açıklaması Nebil Özgentürk ile yaptığı röportajda kayda geçmişti. Bkz. https://www.youtube.com/watch?
v=U1Kw5B54vQM&t=2639s (Erişim Tarihi: 23 Eylül 2025)

3

3

4

4

5

5

https://www.youtube.com/watch?v=U1Kw5B54vQM&t=2639s
https://www.youtube.com/watch?v=U1Kw5B54vQM&t=2639s


Moderniteden, Radikalizme: Laisizm

Laisizm ve kamusal alan

Osmanlı-Türk siyasal geleneğinde toplumsal reforma dair iki yaklaşım öne çıkar: Birincisi,
reformların zaman içinde toplumsal kabullerle şekillenerek ‘tekâmül’ etmesi/ettirilmesi; ikincisi ise
toplumun özsel muhafazakâr direncinin bu süreci uzatacağı varsayımıyla devrimci, radikal ve
“yukarıdan aşağıya” bir -hatta Jakoben- tarzda uygulanmasıdır. Tanzimat, Islahat, Birinci ve
İkinci Meşrutiyet dönemleri idari düzeyde reformcu paradigmalar üretse de toplumsal ölçekte
köktenci/radikal bir dönüşüm yaratmamıştır (Findley, 2011: 23-76). 1923’te Cumhuriyet’in ilanı,
bu ‘tekâmülatçı’ çizgiden belirgin bir kopuşu temsil eder: Kurucu kadro, son iki yüzyıla yayılan
reform devresinin beklenen toplumsal değişimi üretmediğinin bilinciyle, idari-siyasal
dönüşümlerin “tepeden inmeci” biçimde ve toplumsal dinamiklerin geciktirici etkileri dışarıda
tutularak yürütülmesinin gereğini görmüştür. Cumhuriyet’in ilanıyla idari düzeyde bir devrim
gerçekleştirilse de süreç, Osmanlı’daki lider eksenli değişim kalıbını hatırlatan ‘radikal’ bir örnek
olmanın ötesine geçmek zorundaydı. Bu nedenle kurucu kadro, toplumsal dönüşümün daha
kapsamlı ve radikal biçimde inşa edilmesi gerektiğini; toplum hayatının geleneksel ilişkilerinin ve
bu ilişkilerde merkezî yer tutan İslamî yaşamın modernite doğrultusunda yeniden
düzenlenmesiyle mümkün olacağını savunmuştur (Tunçay, 1981; Zürcher, 2014: 247-303; Uyar,
1999; Kili, 2011). 

‘Laisizm’ (Berkes, 2012: 1-24), toplumsal devrimin ancak radikal hamlelerle mümkün
olabileceğini varsayan bir çerçeveyi ifade ediyordu; bu yönüyle Kemalizm’in ana damarı ve
dönüşümün başat katalizörüydü. Laisizmin uygulamadaki başarı seviyesi, toplumsal
modernitenin radikal biçimde yerleşip yerleşmeyeceğini de belirleyecekti. Cumhuriyet, ilk adımı
Osmanlı sürekliliğinin temel taşı olarak gördüğü İslâm’ın siyasal-kültürel kodlarını kırarak ve
onu ‘ancien regime’ ilan ederek attı (Salzman, 2017). “Dâire-î adalet” formülünün yerine
‘kayıtsız, şartsız milli hâkimiyet’ düsturunun geçirilmesi, İslâm’ın kamusal/siyasal alandan özel
alana çekilmesi sonucunu doğurdu; bu nedenle modern devlete geçişte ilk hesaplaşma İslâm’ın
kamusal görünümüyle yaşandı (Koca, 2023: 293). 1922’de saltanatın kaldırılması ve 1923’te
Cumhuriyet’in ilanını izleyen devrim süreci, 1924’te TBMM’nin yetkilerini “Ahkâm-ı Şer’iye” ile
ilişkilendiren maddelerin yenilenmesi, Şer’iye ve Evkaf Vekâleti’nin kaldırılması ve Tevhid-i
Tedrisat Kanunu’yla eğitim-öğretimin modernleşmesi üzerinden derinleştirildi. Son halka, 10
Nisan 1928’deki ‘laiklik tadilatı’yla Anayasa’nın ikinci maddesinden ‘İslâm dini’ ibaresinin
çıkarılması ve laik esasların kanunileştirilmesiydi (Tunaya, 1998: 103-104). Laikliği rejimin
merkezine yerleştiren bu adımın zamanlaması tesadüf değildi; laikliğin radikal uygulamalarla
‘jakoben laik radikalizmi’ olarak algılanmasının eşiği tam da burada belirdi. Çünkü Cumhuriyet
öncesi Osmanlı-Türk siyasal geleneğinde ve gündelik hayatta laiklik hemen hiç yer tutmuyor;
siyasal-toplumsal deneyimlerden beslenemeyen ‘laisizm’in başka kaynaklardan devşirilmesi
zorunlu hale geliyordu. Kurucu kadronun bu alandaki neredeyse tek örneği Fransa’ydı: Türk
devrimi, radikal uygulamalarıyla Fransız III. Cumhuriyeti’nden esinleniyor ve bu rejim
Atatürk’ün fikrî arka planının en güçlü temsilcisi sayılıyordu (Toprak, 2020: 32). 
 

110

Araştırma Makalesi

 “Tekâmül” teorisinin kurucularından Henri Bergson, İsmail Hakkı Baltacıoğlu gibi geleneksel söylemin güçlü isimleri
yanında İslâmcı aydınları da etkilemiştir. Tekâmül görüşünü açıkladığı eser için bkz. (Bergson, 2018) 

6

6



1928’de laikliği temel prensip olarak sunan Anayasa değişikliği gerçekleştiğinde Mehmet Safvet
Bey, Türkiye’de Demokrasi İnkılâbı adlı eserinde Türk inkılâbının, “Fransız inkılâbının telkin
ettiği mefkûreleri” kendi şartlarına uyarlayarak ve “kansız ve gürültüsüz” biçimde uyguladığını
vurgulamıştı (Toprak, 2020: 32). İslâm’ın kamusal alandan çekilerek bireysel/vicdanî alana
itilmesi -muhatapları açısından yer yer ‘yeraltına’ yönelen pratikler üretmesi- Cumhuriyet’in
kamu ve anayasa hukukunda belirginleşen Fransız etkisiyle yakından ilişkilidir; Fransızların
dinsel alanı kamunun dışına itmedeki açıklığı kurucu kadroyu güçlü biçimde etkilemiştir. Bu
etkiyi besleyen isimler arasında Henry Berthelemy, Maurice Hauriou ve Leon Duguit öne çıkar.
Atatürk’ün 1927 tarihli Büyük Nutuku, ilerleyen yıllarda ‘çağdaşlaşmanın formülü’ olarak
okunacak ve Fransız devrimcilerine dönük bir seslenişe dönüşecektir. Saffettin Pınar, Atatürk ve
Realist Devlet Nazariyesi yazısını, bu nazariyenin “cihan muvacehesinde” en güçlü teyidinin
Atatürk’ün sözleri olduğunu belirterek; Leon Duguit’in bunu duysa “en büyük gurur”u
yaşayacağını ve bu sözlerin Duguit için “edebî bir abide” olarak kalacağını söyleyerek
tamamlamıştır (Pınar, 1939: 220-222). 1937’deki Anayasa değişikliği, Kemalist prensipleri
Anayasa’ya dahil ediyordu. Fakat burada en çok üzerinde durulan husus hiç kuşkusuz laiklik
prensibi olacaktı. Nitekim Şükrü Kaya’nın Meclis’te sözkonusu değişiklikler üzerine yaptığı
konuşma bu anlamda oldukça önemliydi. Kaya; Fransız radikalizminin, Türkiye’ye laisizmin
‘materyalist’ ve ‘pragmatist’ nitelikleriyle girdiğini, manevi dünyanın kamusal hayatta asla yer
bulmayacağını ve tarikatlara karşı anayasanın laik bir güvence olduğunun ilanını en üst perdeden
ifade etmekteydi (Zabıt Ceridesi, 5 Şubat 1937: 8). 

Anayasal adımlar, idari düzlemde devrimci hamleler içerdiği kadar İslâm’ın kamusal
görünürlüğüne set çekme amacı da taşıyordu. Bayram Koca’nın ifadesiyle bu süreç, halkın “volk
İslâm’a dönüş”ünü tetikledi (Koca, 2023: 294). Söz konusu “halk İslâmı”, kırsal zihinde
romantik, reaksiyoner ve müsamahasız bir katılık içinde enerji biriktirecek; kamusal/kentli ufkun
sağladığı kitabî ya da çoğul perspektifleri içselleştirmeyecekti. İslamî idare ve toplum
tasavvurunun kamu dışına çıkarılmasıyla kurulan ve katı uygulamalarla sürdürülen radikal
laisizm, dini yalnızca dışarıda bırakmanın -onu reforma tabi tutmadan- kolaycılığının ceremesini
çekecek; İslamî düşüncenin gelenekçilik, modernite karşıtlığı ve hurafe üretme potansiyeli, bireyin
vicdanına ve sağduyusuna terk edilecekti. Kurucu kadro, Halkevleri, Halk Odaları ve Millet
Mektepleri gibi kurumlarla toplumu dönüştürerek geleneksel-köktenci İslâmın kendiliğinden
revize olacağını varsaydı; ancak bu beklenti gerçekleşmedi (Kabagöz, 2025: 314-333). Sonuçta
rejim, laikliğe karşı basit bir çıkışla konumlanan kitleleri kendi hasmı olarak karşısında buldu; bu
kitleler de husumetlerinin mazeretini üretmekte zorlanmadı (Aktay, 2005: 15). Kitleler için bu
mazeret algısal söylemle ortaya konuyordu; “Batı emperyalizminden esinlenmiş”, “manevi hayatı
yok eden”, “sekülarizm adı altında ahlâksızlığın pompalandığı”, “kolonyal idareler gibi dini, dili
ve maneviyatı reforma tabii tutan”, “ibadet diline kadar müdahaleyi kendine hak olarak gören”,
“taklitçi”, “Tanzimat kafasında” basit bir din dışılık söylemiyle inşa edilmeye çalışıldı.

‘Aşırılığı’n tanımlanması: sağ radikalizm ve Ticanîlik

Türkiye’de solculuk uzun süre modernitenin ve/veya İslamî yaşayışın dışarıda bırakılmasıyla 

 

111

Araştırma Makalesi

 Bu söylemler 1945 sonrası dönemin İslâmcı yazınında hemen her gün geliştirilerek somutlaştırılıyordu. Bunlar toplumun
geniş kesimleri tarafından kabul görmese de belli grupların radikalleşmesine büyük destek sağladı. Birkaç örnek için bkz.
Sebilürreşad, Sayı: 109, Ağustos 1951. Sebilürreşad, Sayı: 87, Eylül 1950. Büyük Doğu, Sayı: 42, 5 Ocak 1951. vd. 

7

7



özdeşleştirildi; sağ da kimliğini sol karşıtlığı üzerinden kurdu. Tanıl Bora’nın, “sağ/sağcı” adlı
birpartinin yokluğuna karşı “sol” adlı partilerin varlığını vurgulaması, bu karşıtlıkla kurulan
kimliği görünür kılar. Hasmın “aşırı-radikal/korkunç” diye kodlanması, sağın kendini “hasmının
anti’si” olarak tarif ettiği reaksiyoner çizgiyi besler (Bora, 2014: 11). Batılılaşmaya karşı
konumlanan İslâmcı yazın, bu hat üzerinden mukaddesatçılığın ötesinde köktenci/radikal hareket
fikrine bir arka plan sağlar. Sebilürreşad’ın Kemalizm ve Tek-Parti’nin yanı sıra Tanzimat,
Islahat ve klasik Osmanlı safahâtına uzanan reddiyesi, uçları meşrulaştıran hafıza üretir; geriye
yalnızca anakronik bir İslâmcılık değil, eylemsel şiddete elverişli bir gelenek de kalır. Bu geleneğin
düğümlerinden biri, romantik bir bağın ötesinde asr-ı saadetin devlet ve toplumsal düzenine
dönüşü hedefleyen ufuktur. Öte yandan sağcılık/İslâmcılık, kendini karşıtıyla tanımladığı ölçüde
bir meşruiyet krizi de taşır; İslamcılık kategorisindeki bu sahipsizlik hâli, Ticanîlik gibi akımların
tasnifini güçleştirir. Selefî yatkınlık, şiddeti meşru araç ve cihadı gerekli hak gören repertuar ile
müritlere verilen -diğer cemaatlerde pek görünmeyen- unvanlardaki ayrışma, Ticanîliği sıradan
‘irticaî/gerici’ etiketine sığdırmaz; bu etiket radikalizmin şiddet boyutunu saptamayı zorlaştırır
(Özipek, 2005: 237). Bu yüzden Ticanî eylemlerinin İslamcılık içindeki aşırı reaksiyoner unsurlar
kapsamında değerlendirilip değerlendirilemeyeceği bir sorudur. Literatürde Ticanîlik çoğunlukla
DP dönemi din–devlet ilişkileri ya da İslâmcı düşüncenin gelişimi bağlamında ele alınmış; zayıf
söylem üretimi ve DP’nin CHP kadar mesafeli tutumu, hareketin hem resmî din politikaları
çerçevesinin hem de geleneksel tarikat-cemaat tipolojilerinin dışında -dinsel radikaliz biçiminde-
düşünülmesini gerekli kılmıştır. Bu boşluğa dikkat çeken isimlerden biri de Yüksel Taşkın’dır:

112

Araştırma Makalesi

“…Nursi gibi, avam ve havas, veya entellektüeller ve ‘sessiz muhafazakâr kitleler’
arasında bağ kurabilen ve entelektüel merkezli, kitabi çalışmalarla anlaşılması güç
olan bir reaksiyoner muhafazakârlık damarı sözkonusudur… Kemalistler için DP
döneminde (sözkonusu minvalde Y.N.) en popüler kara örnek “Ticanî yobazlığı”
olacaktır…(Taşkın, 2006: 193-194)” 

Ticanîlik, reaksiyoner bir muhafazakârlıktan beslenir. Türkiye’deki lideri Kemal Pilavoğlu’nun
1945’ten sonra anti-komünist söylemine hızlı ve güçlü biçimde eklemlenmesi bunun ilk
göstergesidir. İkinci olarak Pilavoğlu, bu reaksiyoner atılımı komünizmle sınırlamayarak
CHP’ye, kurucu mite ve Cumhuriyet’in kurucu liderine yönelen bir karşı çıkışa dönüştürmüş; bu
çizgi, hareketin muhafazakâr yazın içinde yer yer ‘aşırıya kaçış’ sayılıp dışlanmasına yol açmıştır.
Başka bir deyişle Ticanîlik, komünizm karşıtlığında dönemin ruhuna uygun bir reaksiyoner
hamle üretirken, moderniteyi ve onun inkılâplarla temsil edildiğini düşündüğü unsurları “yerel
kolonizasyon işbirlikleri” olarak kodlayıp şiddete varan eylemlerle bu karşı çıkışı
aktüelleştirmiştir (Tekin, 2005: 260-263). Bu hem reaksiyoner radikalleşmeyi derinleştirmiş hem
de sağ partilerle mutedil İslamcı bir ittifak arayan muhafazakâr düşüncenin Ticanîliğe mesafe
almasına neden olmuştur. Sonuçta hareket, selefi-ideolojik konumlanışı ve eylemsel pratiği
nedeniyle sağ  cenahta  dahi   kolayca  kabul edilmeyen bir marjinalliğe  itilmiştir. Bu nedenle
Ticanîliği sağ-dinsel radikalizmin reaksiyoner bir örneği olarak kavramsallaştırmak; aşırılığın ve
sağ düşüncenin sınırlarını birlikte gözeten formülasyonlarla hareketi yerli yerine oturtmak önem
kazanmaktadır. Alev Erkilet’in İslamî hareketleri ılımlı/radikal ayrımında çözümlerken önerdiği
ölçütler burada belirleyicidir (Erkilet, 2005: 683-697):   (a) mevcut düzene tutum   - dinin ibadetle 



sınırlanmayıp “hayat nizamı” olarak diğer ideolojilerin yerini alması; (b) zulme tutum - cihad
yükümlülüğü; (c) cihada tutum - nefisle mücadele ile sisteme karşı mücadelenin eşdeğerliği; (d)
sağ siyasete tutum - sağ/ulusalcı/muhafazakâr partilerle mesafe; (e) yöneticilere itaat - kayıtsız-
şartsız itaatin reddi ve şeriattan sapan yöneticiye itirazın farz sayılması; (f) laikliğe tutum - laikliği
temel dinî sorun görüp eylemci tepki üretme; (g) İslâm’a tutum - “gerçek İslâm” sorusunu
sahihlik arayışıyla sürekli gündemde tutma; (h) emperyal siyaset - şer’î hüküm dışına çıkan devleti
emperyal işbirlikçi sayma. Ölçütlerin ortak paydası, düzenle uzlaşmayı sınırlayan ve siyasal-dinî
mücadeleyi ahlâkî bir zorunluluk olarak kuran radikal bir repertuardır. Bu çerçevede Ticanîlik,
iktidar yapılarına eklemlenme ve iktidardan pay alma arayışını kategorik olarak reddetmiş;
reformcu/uzlaşmacı/koalisyoncu hatlardan bilinçli biçimde uzak durmuştur. Lider kadronun
tutuklanması sonrasında Nurculuk ya da Süleymancılık gibi sağ iktidarlarla organik ilişki
geliştirmemesi de bu çizgiyi doğrular.

Ticanîler, Kuzey Afrika kökenli anti-kolonyal söylemi Türkiye’de rejim karşıtlığına tercüme
etmeye çalışan; ancak toplumsal ve zihinsel karşılık üretemediği için marjinal kalan, radikal,
sekülarizm ve Cumhuriyet karşıtı sağ-dinsel bir harekettir. Nitekim 1951’de Atatürk büst ve
heykellerine yönelik saldırıların kamuoyunu yoğun biçimde meşgul ettiği sırada basın ve siyasal
çevreler tarikatı açıkça ‘radikal’ ve ‘aşırı’ diye nitelemeye başlamıştır. Diğer tarikat ve İslâmcı
çevrelerin rejim karşıtlığı genellikle “irtica/yobazlık” gibi etiketlerle ifade edilirken, 1951, Ticanî
eylemlerinin ilk kez ‘aşırı sağ’ terimiyle anıldığı bir dönüm noktasını temsil eder. 30 Mart 1951’de
Hür Fikirleri Yayma Cemiyeti’nin yayımladığı beyanname dikkat çekicidir:

113

Araştırma Makalesi

“İnkılâb düşmanlığı, son günlerde Atatürk’ün heykellerine ve resimlerine gece
karanlığında saldırmak moda oldu… hak, hürriyet, fazilet ve terakki esaslarının
kökleşmesi gayesini güden Hür Fikirleri Yayma Cemiyeti irtica zihniyet ve
kıpırdanışının bir taraftan aşırı sağ, bir taraftan da mukaddesatımıza olan
hakimiyetimizi bizden çalmaya ve milli birliğimizi baltalamaya çalışan aşırı sol
muhitlerin işine yarayacağına ve bekamızı tehlikeye düşüreceğine kaniiz…
(Cumhuriyet, 30 Mart 1951)” 

“Anti-Kolonyalizmin” Beslediği Reaksiyonerlik, Selefi Bağlam ve Ticanîler

Fransa’nın 1830’da Cezayir’i işgaliyle kabileler ve onları destekleyen tarikatlar kısa sürede
örgütlü direnişe yöneldi; bu mücadelenin simge ismi, 1847’ye dek Fransız güçleriyle savaşan genç
kabile emiri Abdulkadir’di. Direniş, dönemin koşullarında din ve cihat kavramlarıyla ideolojik
bir çerçeve kazanırken, Ticanîliğin doğuşu da bu anti-kolonyal atmosferde, Cezayir
coğrafyasında gerçekleşti. Kurucu Ahmed Ticanî (d. 1737) Tiemsen yakınlarında doğmuş,
“Ticanî” adı ise bölgedeki bir Berberi kabilesiyle ilişkilendirilmiştir. Tarikatın kutsal metni
sayılan Cevâhirü’l-Me’ânî, daha sonra Kemal Pilâvoğlu’nun da başvurduğu bir geleneği temsil
eder (Uulu, 2019: 13-26). Metnin Ahmed Ticanî’ye rüyasında Hz. Muhammed tarafından
yazdırıldığı iddiası, Ticanîliğin selefî düşünceyle kurduğu en güçlü bağlardan biridir: Ahmed
Ticanî, soy silsilesini hiçbir ara halkaya yer vermeden doğrudan Hz. Muhammed’e bağladığını,
bu nedenle bütün velilerden üstün olduğunu ileri sürerek bölgesel dinî liderlik üzerinde hak talep
etmiştir. Fransız işgali sırasında Abdulkadir hareketi ile Ahmed Ticanî’nin liderliği arasındaki
rekabet,   tarikat   dinamiklerini   belirleyen   bir unsur hâline gelmiş; Abdulkadir’in   başlangıçta 



Ticanîlere yakın durup sonradan Kadirîliğe yönelmesi de bu çatışmayla ilişkilendirilmiştir
(Berkes, 1975: 197-199). Çekişmenin ayrıntıları bu çalışmanın dışında kalsa da Ahmed Ticanî’nin
otoritesini meşrulaştıran anlatıların Kemal Pilâvoğlu tarafından neredeyse aynen benimsenmesi
dikkat çekicidir; bu söylem, Ticanîliği diğer tarikatlardan ayırdığı gibi hareketin radikal
eylemlerine dinî bir meşruiyet zemini de sağlar. Türkiye’de bu “Peygambere doğrudan bağlanma”
iddiasını sistematik biçimde ele alan ilk anlatının, DP iktidarı sonrasında Eylül 1950’de
Sebilürreşad’da yayımlanmasıyla birlikte kuruluş anlatısı da dolaşıma girmiştir; bu nedenle, uzun
bir alıntı olmasına rağmen, ayrışma unsurunu ve selefî yakınlığı göstermesi bakımından aşağıdaki
pasajı aktarmak önemlidir:

114

Araştırma Makalesi

“…Ahmet Ticanî kendisinin Ali evlatlarından olduğu ve ecdadından böyle rivayet
edildiği halde ağızdan nakledilen bu rivayetlere kulak asmamış ve kendisinin
beyanına göre bizzat Peygamberden sormuş ve “evet, sen benim hakikaten
evlâdımsın ve nesebin Ali oğlu Hasana vasıldır.” cevabını almıştır. Bu sual ve cevap
rüyada değil kendisinin söylediğine göre bizzat uyanık halinde cereyan etmiştir…
Ahmet Ticanî … doğrudan doğruya Hazreti Peygamber’den istiğfar ve salavatı
şerifeden ibaret evradını aldı ve ancak H. 1200 tarihinde kendine mahsus olarak
Peygamberden bizzat aldığı tarikatını izhara başladı… Zira kendisinin beyanına
göre, artık bizzat Peygamber kendisinin mürebbisi ve kefilidir. Kendisine her şeyi
doğrudan doğruya Peygamber bildirir, arada vasıta yoktur ve Peygamber kendisine:
“sen şeyhlerden kimseye minnet etme, tarikatlardan aldığın usulleri kâmilen bırak,
Halveti  de terk et, diğer velileri de. Artık senin vasıtan benim.” dedi… Ahmet Ticanî
Peygamberle sık sık buluşur, kendisinden emirler alır ve bazı hadislerin sıhhatini
Peygamberden sorar, Musa ve İsa’nın ve diğer peygamberlerin ahvalini öğrenir. Bu
hal Ahmet Ticanîye ve onun tarikatına girmiş olanlara hastır… Keza Ahmet
Ticanî’ye Peygamber rüyasında “senin izin verdiğin bir kimse başkasına izin verirse
senden müşafeheten almış gibidir” demiştir. Binaenaleyh bu tarikatta vasıtalardan,
başka şeyhlerden ve diğer evliyadan ve onların tarikatlarından bahsedilemez. Onlar
ziyaret edilemez. Zira başka evliyayı ziyaret eden bir mürid şeyhinden uzaklaşmış
olur…”(Sebilürreşad, Eylül 1950: 185-186)

  Nuh Naci Kum’un “Ticanilik” ile ilgili tanımlaması bu bağlamda oldukça önemlidir. Nitekim Nuh Naci Kum, II.
Abdülhamid dönemi ferman, berat ve resmi belgeleri üzerine yaptığı araştırmalarla tarikatlara verilen faaliyet izni
belgelerini incelemiştir. Böylece ilerleyen başlıklarda göreceğimiz gibi II. Abdülhamid döneminde Ticanilerin Osmanlı
Devleti’nde faaliyette bulunduğu ve Anadolu’da farklı illerde örgütlenmeye gittikleri görülecektir. Kum’un tespiti
Ticaniliğin Kastamonu bağlantısını ortaya koyar; “Ticanilik: Rüfaiyye, Zeyniyye, Halvetiye tarikatlarının câmi olan ve
Kastamonulu Şeyh Şaban tarafından kurulmuş olan Şabaniyye tarikatının bir kolu olarak ayrılan Bekriyye tarikatının bir
dalıdır. Müessis olan Seyyid Mustafa El Bekrisıddiki Arab diyarında ve bilhassa Afrika kuzeyi de Halvetiyye tarikatını
neşreden bir zattır” Bkz. (Kum, 4 Temmuz 1951: 3). Halvetiye ve Şabaniye tarikatının Ticanîlerin de doğduğu bölge olan
Cezayir kökleri için bkz. (Bekçi, 2024)

Sebilürreşad’ın “dinsel tetkikatı”na ek olarak Berkes’in Cezayir’de dönem kaynaklarını tarayarak
aktardığı olay örgüsü, Ticanîliğin anti-kolonyal hafızasına dair kritik bir gerilimi görünür kılar.
Türkiye’de Ticanîlik çoğu zaman anti-kolonyal direnişin ve Fransız karşıtlığının öznesi olarak
kurgulanmak istenmiş; nitekim tarikatın bazı kolları Fransız karşıtı mücadelede aktif rol
üstlenmiştir. Ancak Berkes, Fransızların 19. yüzyılda Ticanîlik içindeki ayrışmaları kendi
lehlerine  kullanmakta   gecikmediğini vurgular:   Ahmed Ticanî’nin ölümünden    sonra tarikatın 

8

8



Böylece Ticanîliğin hem radikal eylemselliği hem de rejim karşıtı pozisyonu, “komünist tehdide
karşı uyarı” adı altında yeniden çerçevelenmekte; şiddet ve saldırganlık, devletin “kökü dışarıda”
laik politikalarına karşı geliştirilmiş haklı bir tepki gibi sunulmaktadır.

Anti-komünizmin sıkça başvurduğu bir diğer sembolik unsur, Osmanlı’dan beri “ezelî düşman”
olarak kodlanan “Moskof” figürüdür. Sovyet tehdidinin yükseldiği Soğuk Savaş yıllarında bu
tarihsel imge yeniden canlandırılmış ve devletin komünizme karşı yürüttüğü mücadelenin
ideolojik dayanaklarından biri hâline gelmiştir. Böylece anti-komünist söylem, yalnızca merkez
sağ için değil; ılımlı çizginin dışında kalan ırkçı ve radikal sağ gruplar için de görünürlük sağlayan
başlıca siyasal mecra hâline gelmiştir (Öztan, 2014: 87). Bu zihniyet dünyasını en açık şekilde
yansıtan metinlerden biri, yine Pilavoğlu’nun Komünizme Hücum! adlı eserinde karşımıza çıkar.
Pilavoğlu, geleneksel “Moskof” düşmanlığını yeniden üreterek hem komünizmle mücadeleyi
meşrulaştırmaya hem de Ticanî eylemlerinin sertliğini ideolojik bir çerçeveye oturtmaya çalışır;

115

Araştırma Makalesi

“Rus ruhu taşıyan Lenin ve Stalin bugünkü Rusya’da tatbik ettikleri Komünizm,
elbise değiştirmiş Çarlık siyasetinden başka bir şey değildir... Rusya tarihte daima
müstebit yaşamış, bu ruh onda baki kalmıştır. Her ne kadar hürriyet ve müsavattan
bahsedilse de Rus ruhundaki istibdat, tahakküm her an yaşamakta bulunmuştu… bu
ruh onda sinsi kalmış, ilk fırsatta kendisini göstermiştir.” (Pilavoğlu, 1949: 47) 

 Ticanîlerin sağ içindeki “aşırı uç” konumlanışı, yalnız anti-komünizmin etkisiyle açıklanamaz.
DP sonrasında sağ siyasette “merkez”in liberalizm ve pragmatizmle özdeşleşmesine karşılık,
dinci-muhafazakâr, radikal-milliyetçi ve faşizan çizgiler “uç” hattında daha belirgin biçimde
görünürleşmiştir. Bora’nın vurguladığı üzere merkez, uçları “ehlileştirmeye”, uçlar ise merkezi
dönüştürerek meşruiyet devşirmeye yönelir; üstelik merkez, ideolojik malzemenin ve reaksiyon
enerjisinin bir kısmını da bu uçlardan devşirir (Bora, 2014: 15).

Bu iklim, Ticanî eylemleri henüz sahneye çıkmadan “kitabî sağ”ın dilinde zaten izlenebilir. Ali
Fuat Başgil’in maneviyatın yıkılıp yerine “çıplak ve çirkin bir sansüralizm ilâhesi”nin
oturtulduğunu söylemesi; “zira ki ziyan ortada” diyerek bir kayıp anlatısı kurması, rejim
eleştirisinin “mabut/put” sözlüğüyle sertleştiğini gösterir (Sebilürreşad, Haziran 1948: 2). Böylece
Tek Parti’yi “paganizm-putperestlik” diye kodlayan söylem, varlığı dahi tartışmalı Ticanî
yazından çok merkezin içinden üretilir; uçların aşırılığı, bu söz dağarcığının uzantısı hâline gelir.
Nitekim 1951’de Başgil “restorasyon devri” çağrısıyla “Müslüman halk”ın “esir kamplarındaki
mahkûmlar gibi” inlediğini söyler; “laik tekkeler”, “totemler” ve “tabular” üzerinden “inkılâp”ın
“dejeneresance” ile ayrıştırılmasını talep ederek radikal eylem ufkunu söylemsel düzeyde
meşrulaştırır (Ulus, 20 Mart 1951: 1).

Ticanî eylemleri, “vakit kaybetmeden harekete geçme”nin vulger sembolik ifadesi olarak
okunmalıdır; dolayısıyla hareketin tutarlı bir İslamî söyleme sahip olması gerekmez. DP’nin
‘merkez’ saydığı İslamcı yazın bu dili onlar adına kuruyor ve şiddeti “gerekli” gösterecek kadar
ileri taşıyordu; örneğin Atatürk’ün “bu günleri görmeden gittiği için yakayı kurtardığı”
yazılabiliyordu (Sebilürreşad, Eylül 1950: 190-191). Böylece Ticanîler, sağın ‘intikamını almakla
görevlendirilmiş’ bir yapı izlenimi verir; dinsel dürtüler ve tarikat–cemaat faaliyeti
“intikam/kamusal iç ferahlatma” eylemine çevrilir, hatta gerektiğinde “icat” edilir. Pilavoğlu’nun
faaliyetlerini Kuzey Afrika’daki “intikamcı” anti-kolonyal örüntülerle özdeşleştirme çabası da bu



“icat” olgusuyla ilişkilidir:

116

Araştırma Makalesi

“…düşmanı mağlup etme, rekabet edilen sahalarda onu geride bırakma kuvvetini
kendinde bulamama… endişelerden ve intikam duygusundan da vazgeçmeme
eğilimi, yeni önlemlerin ve kamusal ‘iç ferahlatma’ yöntemlerinin icadını ‘gerekli’
kılar… en çok tesadüf edilen ‘rahatlama’ metotlarından bir diğeri olarak göze
çarpar…” (Öztan, 2014: 76). 

Ticanîler  görünür oluyor

DP’nin 14 Mayıs 1950’de iktidara gelişi ve hükümet programının açıklanmasıyla, “aşırı sol
cereyanlar” kavramı Sebilürreşad gibi İslamcı mecmualar üzerinden dönem yazınında
belirginleşti. Bu çerçevede “aşırı sol”un panzehiri olarak “aşırı sağ cereyanlar”ın mücadelede
meşruiyet kazanması da aynı dönemde görünür oldu. Hükümet, irticanın dahi ülkede ‘aşırı sol
maskesi’ altında faaliyet göstereceğini varsaydığından, “aşırı sağcılık” diye bağımsız bir olguyu
kabul etmiyor; görünen her aşırılığı, komünizmin kendini ‘aşırı sağ’ kılığına sokması şeklinde
açıklıyordu. Böylece aşırı sağın varlığı telaffuz edilmeden geçiştiriliyor, ‘aşırılığın kaynağı’
dinsellik dışında hemen her yerde aranabilir hâle geliyordu. Eşref Edip’in Sebilürreşad’da çıkan
metni bu zihniyeti keskin biçimde yansıtır: Hükümetin “aşırı sol”a sert, “sağ cereyan”a ise
“müsamahalı ve mümaşatkâr” bir dille yaklaştığını söyler; camilerde “Allahu Ekber” sadalarının
bile “dehşet” uyandırdığını, “tekbirci kütle” diye yüz binlerin tahkir edildiğini ve “Allah”
diyenlerin zindanla karşılandığını ileri sürerek “işte o inkılâp bugün yıkılıyor” der (Edip, 1950: 2).

Ticanîler söz konusu olduğunda “halk İslâmı”ndan ziyade “köylü İslâmı” kavramı daha
açıklayıcı ve görünürdür. Nakşiler ve Nurcular kent merkezlerinde, esnaf ve zanaatkâr
çevrelerinde örgütlenme imkânı bulurken; Ticanî müritlerinin ve eylemlerinin kırsal kökenli
niteliği; basit, bayağı fakat etkili kırsal dinamiklerin sade algısı ve tepkiselliğiyle biçimlenmiştir.
Köy toplumu açısından modernitenin en görünür göstergesi çoğu kez köy okulundaki Atatürk
büstü ya da sınıftaki Atatürk fotoğrafıdır; bunların kaldırılması veya tahrip edilmesi, felsefî/kitabî
bir derinlik gerektirmediği gibi popülerleşmeye daha açık bir sembolik etki üretir (Taşkın, 2006:
187). Ticanîliğin görünürlüğü de onun kitabî, müsamahakâr ve mutedil İslâmcı çizginin dışında
konumlanmasıyla yakından ilişkilidir. DP iktidarıyla İslâmcı çevreler yeni düzenle belli ölçülerde  
rabıta  kurabilirken,  Ticanîlik  hem  eylemsel  reaksiyonerliği hem  de   müritlerinin  toplumsal

  Ulaştırma Bakanlığı’ndaki Atatürk büst ve resimlerine saldıran ve 1951’de tutuklanan Ticanîlerin liderlerinden Kâmil
Tınal’ın aynı yıl kentin farklı noktalarına bıraktığı beyanname Ticanîlerin görünür olması bağlamında önemlidir. Nitekim
bu beyanname nedeniyle Kemal Pilavoğlu da yargılanarak hüküm giyecektir. Hem Emniyetteki ifadesinde hem de
beyannamede eylemlerinin meşruluğunu kanıtlamaya çalışan Tınal’ın ifadeleri özetle şöyledir: “Ey Müslümanlar” ifadesi
ile söze başlanmış ve önce heykelleri ele alarak bunların birer put olduğunu söylüyor ve Müslümanları bu putlara
“korkusuzca tükürmeye” davet ediyor. Daha sonra ölülere Fatiha yerine çelenk hediye edildiğini, Beethoven’ın ölüm
ilahisinin cenazede çalgı ile çaldırıldığını ileri sürüyor ve “Atatürk’ün kurduğu yüz karası rejim” olarak niteliyor…
beyanname 27 senelik putperestlik ve “hücumperestlik” devri diye Atatürk’ü ve inkılaplarını doğrudan doğruya hedef
tutmuştur (Ulus, 23 Haziran 1951: 1).
  Dönemin önemli yazarlarından Hüseyin Cahit, Ticanî eylemlerine isim konulamadığının bir “realite” olduğunu ifade
ediyordu. Kamusal alanda namaz kılmak ya da tekbir getirmek ya da Ticani eylemi olduğu anlaşıldığı biçimiyle Aydın
vilayet konağına çıkarak Türk bayrağını beline sarıp namaz kılan ve Arapça ezan okuyan kişilerin eylemlerinin adını
koyabilmenin ve bir düşünceye ait olduğunu ifade etmenin zorluğundan bahsetmiştir. Bkz. Hüseyin Cahit Yalçın, “İsim
koyamadığımız bir realite”, Ulus, 19 Nisan 1951, Sayı: 10709, s. 1.

15

15

16

16



zemini nedeniyle kentli, sistematik ideolojinin ağırlık kazandığı bir hareket hattı kuramamıştır.
Bu ayrım, DP döneminde Büyük Doğu ve Sebilürreşad gibi çevrelerin “siyasî amaçlı temkinli
muhalefet” üzerinden hem anti-Kemalizmi üretme hem de dinî imkânları grup/cemaat ufkunda
anlamlandırma stratejileriyle de uyumludur (Meşe, 2023: 44). 

Ticanîlerin hitap ettiği kesimler için ‘basitlik’ ve ‘bayağılık’ üzerinden doğrudan, çarpıcı eylemler
üretmek daha işlevseldi; anti-komünizmin açtığı söylem alanında bu radikalizm, mürit
örgütlenmesinde de hiyerarşik derecelerle görünür hâle geliyordu. Heykel ve büst saldırılarını
gerçekleştiren müritlerin “kahraman” ve “fedai” diye ayrıştırılması, ayrıca “kurban”, “derya”,
“kaygulu” gibi derecelendirmeler bu özgünlüğün örnekleridir (Meşe, 2023: 44). Ticanîleri eylem
düzeyinde etkili kılan ve hem iktidarı hem muhalefeti harekete geçiren unsur, eylemlerin
kabalığından çok, bu eylemlerle taşınan Selefî ideolojik çerçevedir: heykele “put” denmesi; laiklik
ve devrimlerin “dinsizlik” olarak kodlanması; halifeliği kaldırdığı ve dinî gücü tasfiye ettiği
gerekçesiyle Atatürk’ün “mel‘un ve dinsiz” ilan edilmesi; “dini tanımayan hükümete isyan”ın
meşru bir hak sayılması bu çerçevenin çekirdeğini oluşturur (Meşe, 2023: 171). Tarikatın
“üstad/hazret” konumundaki Abdurahman Balcı’nın fedailerini eyleme sevk etmek için kurduğu
“hem içimizdeki putları hem de dışımızdaki putları temizlemeden kemâle ulaşamayız” söylemi de
Kuzey Afrika’da oluşan ideolojik mirasın Türkiye’deki devamına işaret eder. Balcı’nın bu
yaklaşımı, Peygamberin rüyada görünmesi ve onunla doğrudan iletişime geçme geleneğinin
sürdürülmesi açısından da aynı çizginin parçasıdır. Peygamberi rüyasında gördüğünü belirten
Balcı şöyle der: 

117

Araştırma Makalesi

“…En büyük silahımız Allahu Ekber olacak ve sürekli Arapça ezan okuyacağız…
Dünyada bugün sadece Türkiye’de Türkçe ezan okunuyor. O yüzden en başta bizlere
bu ezanı aslına döndürmek farzdır…” (Meşe, 2023: 172). 

Atatürk büstlerine, resimlerine ya da manevi şahsiyetine yönelik saldırıların yoğunlaştığı 1951’de
Sebilürreşad bu eylemleri açıkça meşrulaştırıyordu; 

“…şimdi Allah, sizin hakir gördüğünüz (Ticanîler kastediliyor) bu adamların
kılıçlariyle sizden intikam alıyorsa tahammül etmeniz gerekir…Diktiğiniz heykeller,
kurduğunuz saltanatlar, yaptığınız zulüm abideleri işte gözünüzün önünde böyle
istiskal görüyor... (aşağılanıyor).  Bütün kaleleriniz, bütün putlarınız, bütün
kurduklarınız yıkıldı gitti…” (Sebilürreşad, Ocak 1951: 299).

Atatürk heykel ve büstlerine yönelik eylemler, Ticanîlerin salt vulger bir reaksiyoner çıkışı değildi;
İslâmcı yazında “sopalı, sarıklı militan” işlevi gördüler. DP iktidarı öncesinde ve Arapça ezan
yasağı sürerken 1948’de Arapça ezan okumaya başlamaları dikkat çekiciydi; Ömer Rıza Doğrul,
Sebilürreşad’da Arapça ezanı eleştirenleri “tecavüzcü” olmakla suçlayacak kadar sertleşti
(Doğrul, 1948: 4-5). DP’nin 13 Haziran 1950’de Arapça ezan yasağını kaldırması, Ticanî
eylemselliğinin bir başarısı gibi yankılandı. Heykel saldırıları sonrasında yeni heykellerin yapılıp
açılışların miting havasına bürünmesi (Kırşehir ve İstanbul Üniversitesi örnekleri) gerilimi
büyüttü; Sebilürreşad bunu “heykel tüccarlığı” diye niteleyip Efes ve Tanrı Artemis örneğini  
verdi  (Sebilürreşad, Ağustos 1951: 134).

  Aynı günlerde Necip Fazıl da Büyük Doğu’da heykel kırma mevzusunu meşrulaştıran izahlarda bulunuyordu. Üstelik o
bir adım daha ileri gidiyor ve “putlaştırılmış şahısların heykellerinin yapıldığını” söylüyordu: “…her şeyden evvel vatanın
ve maddenin tam imar ve donatımından sonra bu imar ve donatımın tamamlandığını ifade için bir imza 

17

17



Dönem yazını Ticanîliği “delilik” diye küçümsemeye eğilimli olsa da halife Abdurrahman
Balcı’nın Eskişehir’de Kolordu Komutanlığı’ndaki kırk askeri kentin kırk noktasında Arapça
ezan okutmak üzere örgütlemesi ve putları kırmak için Hz. İbrahim olarak gönderildiğini ileri
sürmesi, hareketin sembolik ve algısal etkinliğini gösterir (Ulus, 29.09.1949: 1,3).

Ticanî eylemlerinin sonu

1951’de, DP iktidarının üzerinden henüz bir yıl geçmişken Kemal Pilavoğlu’nun liderliğinde
Ticanî eylemlerinde belirgin bir artış görüldü; dönemin gazeteleri -özellikle DP’nin yayın organı
Zafer- olayları genişçe aktardı (Yılmaz, 2004: 141). Bu atmosferde İçişleri Bakanı, Ticanîliği
dönemin İslamcı düşüncesinden ayrı bir kategoriye yerleştirip tasfiye edilmesi gereken “dinsel
radikalist” bir tarikat olarak niteledi; mevcut rejimi doğrudan ortadan kaldırmaya yöneldiklerini
vurguladı. Bu tutum, güvenliğin yanı sıra sağ ve İslamcı söylemi Ticanî eylemlerinin siyasal
maliyetinden arındırma amacına da dayanıyordu. Bakan’a göre hedef “alelıtlak (gelişigüzel y.n.)
heykel ve büstler” değil, Türk inkılâbının ve Cumhuriyetin sembolü Atatürk’tü; beyannameler
rejim aleyhineydi ve başlangıçta gizli yürüyen saldırılar zamanla “fedailik” ve “kahramanlık”
gösterisine çevrilmişti (Cumhuriyet, 17 Temmuz 1951: 1,4). Hükümetin kararlı tavrı ve Emniyet
bünyesinde Ticanîliğin tasfiyesi için kurulan özel büronun faaliyetleri sonucunda tarikat lideri
Kemal Pilavoğlu ile müritleri tutuklandı. Ancak tutuklamalar eylemlerin yarattığı sansasyonel
görünümü tümüyle dağıtmadı; İslâm’ın kamusal görünürlüğünü artırma hedefi farklı biçimlerde
sürdü. Nitekim Pilavoğlu ve müritlerinin yakalanmasının ardından mahkeme salonlarında
verdikleri ifadeler, devlet yönetiminde ve kamusal hayatta İslâm’ı yeniden görünür kılma
arayışlarını açıkça yansıtmaktaydı. Radikal laiklik uygulamalarıyla kamusal alandan dışlanan
İslam, bu kez farklı bir kimlik ve “maske”yle -üstelik şiddet eşliğinde- geri dönmeye çalışıyordu.
Duruşmada bir Ticanî mensubunun “bir Müslümanın tek işi”nin her yerde yüksek sesle tekbir
getirmek olduğunu söylemesi bu iddianın çarpıcı bir örneğiydi (Ulus, 29 Haziran 1950: 1). Benzer
biçimde sanık Sadık Çakırtepe, Bursa’da kadınların “donsuz” gezdiğini ileri sürerek “dinsizlere
din, donsuzlara don” bulmak için mücadele ettiklerini belirtmişti (Yılmaz, 2004: 164). 

Ticanîlerin  Kuzey  Afrika  kökenli radikalizmi ve bunun CHP’ye yönelen söylemsel karşılığı,
dönemin  basınında  yer  alan  örneklerle  somutlaşır.  Türkiye’de  hareket  çoğunlukla  Kemal
Pilavoğlu ve heykel–büst tahripleriyle özdeşleşse de Kuzey Afrika kökenli din adamları arasında
benzer şiddet çağrılarının sürekliliği dikkat çekicidir. Manisa’daki Yayhan Camii’nde vaaz veren
“Tunuslu Habip” adlı bir hoca, Halk Partisi’nin “yirmi beş yıllık zulüm ve tahakkümüne” karşı
Allah’ın kendisine bir ayet indirdiğini söyleyip DP’ye dua çağrısı yapmış, “Nerede bir CHP’li
varsa ensesinden kesmek veya memleketten sürmek şer’an caizdir” diyerek cihada çağrı yapmıştır
(Ulus, 31 Aralık 1950: 1). Bu ifade tesadüf değildir: Ticanîlerde Allah ya da Peygamberle
konuşma ve “âyân” olma iddiası olağanlaştırılır. Bu nedenle Pilavoğlu davasında müritlerin
yargıçlara “bir peygamberi hapsediyorsunuz” çıkışı salt “akıl ziyanlığı”na indirgenmemelidir.

118

Araştırma Makalesi

mahiyetinde kurulabilecek olan âbide, üstelik bu vaziyette ve putlaştırılmış şahısların heykeli şeklinde dikilecek olursa,
artık belirttiği mânanın felâketini kavrayabilmek lazımdır. İlk iş olarak bu eseri ve mânayı dibinden kazımakla
mükellefiz.” (Kısakürek, 9 Mart 1951: 2.)



Ticanî eylemlerinin ardından 29 Mart 1951’de Atatürk’ü Koruma Kanunu kabul edilmiş;
tutuklamaların artmasıyla Emniyet içinde özel bir “Ticanî Tahkikat Bürosu” kurulmuştur.
1952’de müritlerin yargılanmasında, rejim aleyhtarı beyannameyi neşretmekle suçlanan Kamil
Tınal’ın faaliyetlerinin Pilavoğlu’nun yönlendirmesiyle yürüdüğü tespit edilmiştir. Dava temyize
taşınınca Ticanîler, Pilavoğlu’nun temyiz savunmasını broşürleştirip dolaşıma sokmuş; bu metin
hareketin motivasyonunu ve mahkeme önünde kurduğu meşrulaştırma dilini görünür kılmıştır.  
Mahkeme, tartışmalı beyannamenin Pilavoğlu’nun “Avamdan Havasa Doğru” adlı eserinden
alıntılandığını belirlemiş; başlık, müridin “avam”dan “havasa” yükselişini ve bunun rejimle
mücadeleyle mümkün görüldüğünü ima eder. Pilavoğlu’nun avukatları pasajların kitaptaki
varlığını kabul etmiş, ancak doktor raporlarına dayanarak müvekkilin “marazî” tasavvufî/dinî
fikirlere müptelâ olduğunu; af kanunundan yıllar önce yazdığı, tamamlamayıp yayımdan
vazgeçtiği müsveddeden dolayı sorumlu tutulamayacağını savunmuştur (Broşür, 18). Diğer
savunma hattı, Ticanî eylemlerini “27 yıllık mazi”ye bağlayarak laisizmin tarif edilmeden uzun
süre “lâ-dînî” anlamda tatbik edildiği ile kurulur (Broşür, 23). Broşürde ayrıca laiklik
uygulamalarının devlet ve toplum hayatında başarısız kaldığı iddia edilir; Tınal, dinin “dinsiz,
mürteci, mason ve putperestlerin… kanunlarıyla” tedricen imhasının amaçlandığını, ancak
“muvaffak olunamadığını” yazar (Broşür, 24). Pilavoğlu 1952’de mahkûm edilmiş; 10 yıl hapis, 5
yıl Bozcaada sürgünü ve 5 yıl İmroz’da mecburî ikamete çarptırılmış, 1977’deki ölümüyle
tarikatın adı kamusal hafızadan büyük ölçüde silinmiştir (Tekin, 2005: 262).

Cavit Orhan Tütengil, 1971 tarihli çalışmasında Bozcaada’daki Pilavoğlu olayını, sürgün
geleneğinin Cumhuriyet dönemindeki yeni halkası olarak değerlendirir. Tütengil, sürecin seyrini
şöyle aktarır:

119

Araştırma Makalesi

  Broşür ilk kez bu çalışmada kullanılmaktadır. Bkz. Kemal Pilavoğlu ve Ömer Yıldız’ın Temyiz Müdafaaları, Ankara:
Örnek Matbaası, 1953.

“…sürgün geleneğinin yeni bir halkası, iki yanlı gelişmeleriyle dikkatimizi çeken
Kemal Pilavoğlu olayıdır. Kamuoyumuzun yabancısı olmadığı bu ad ‘laikliğe aykırı
hareket etmek, beyanname dağıtmak, tarikatçılık yapmak’ nedeniyle hüküm giyen
Kemal Pilavoğlu’nun ağır hapis cezasından sonra 5 yıllık sürgün cezasını çekmek
üzere 24.12.1958 tarihinde Bozcaada’ya getirilmesiyle dikkatleri üzerine toplamıştı…
Kendilerini ‘Ankaralı’ olarak tanıtan taraftarlarının gösteri yürüyüşüyle ‘deve’
kurban edilmesi nedeniyle yeni bir davanın konusu olunca gözler yeniden
Bozcaada’ya çevrilmişti… Rumların göç etme eğilimi sebebiyle bağ, tarla, ev ve işyeri
satın  alma  olanağı  bulan  Pilavoğlu… ‘din yolunda’  çalışanları  iktisadi bir işletme
içinde örgütlendirmeye imkân bulan bir ‘müteşebbis’ hüviyeti kazanmıştır…
Sempatizanların davranışı… dürüstlük ve doğruluğa dayalı fanatik bir dünya
görüşünün varlığını ortaya koymaktadır…” (Tütengil, 1971: 2)  

18

18

Tütengil’in değerlendirmesi, Pilavoğlu’nun sürgün koşullarının zamanla ekonomik bir genişleme
stratejisine dönüştüğünü, Bozcaada’daki tarımsal ve küçük ölçekli ticari faaliyetlerde somut bir
“cemaat ekonomisi” oluşturduğunu ve bu yapının disiplinli, hiyerarşik ve ideolojik olarak tutarlı
bir dünya görüşüyle desteklendiğini göstermesi bakımından önem taşır. Diğer yandan Rum
nüfusun yoğunluklu olduğu bir bölgede radikal-İslamcı bir tarikatın genişlemesine izin verilmesi
de bir başka düşündürücü ögedir. 



başına geçen Muhammed es-Sağir, Abdulkadir’le yürüttüğü liderlik mücadelesinde Fransızlardan
yardım istemiş ve Abdulkadir’in Ticanî merkezini kuşatmasını gerekçe göstererek düşmanla
işbirliğine yönelmiştir. Anti-kolonyalizmin tarikatlar üstü güçlü bir dinsel zemine dayandığını
fark eden Fransız yönetimi, Sağir’in Tunus’un Kayravan kentinde toplanacak ulema meclisine
Ticanîleri -dolayısıyla Cezayir’i- temsilen katılmasını ve alınacak kararları kabul etmesini talep
etmiştir. Leon Roches’in uzun çabalarla topladığı bu meclis, 1841 Ağustos’unda toplanmış ve bir
Ticanî zaviyesinde gerçekleştirilmiştir (Roches, 1885: 222-243). Görüşmelerin ardından meclis,
Fransız kolonyalizmine karşı dinsel direnişi etkisizleştirecek bir fetva çıkarmıştır: “Fransızları
atmak için güçleri dahilinde mümkün olanı yaptıktan sonra Cezayir Müslümanlarının dinlerine
halel gelmeden muvakkaten Fransızlara mutavaatları (boyun eğme y.n.) caiz midir? Elcevap:
caizdir.” Bu fetva, anti-kolonyalist cephenin dinsel radikalizm üzerinden yürüttüğü mücadelenin
kırılma noktalarından birine dönüşmüş; Fransızların Kuzey Afrika’da uzun süre kayda değer bir
direnişle karşılaşmadan kolonyal politikasını sürdürmesine imkân tanımıştır (Berkes, 1966: 3).
Böylece Ticanîlerin bir kısmı, fiilen Fransız kolonyalizminin destekçisi konumuna yerleşmiştir
(Bektaş, 2017: 64).

Ticanîliğin Kuzey Afrika’daki seyrine paralel olarak Türkiye’deki devamlılık da bu hatta
görünür. Berkes’e göre tarikat Türkiye’ye Cezayir’den değil Mekke–Sudan güzergâhından gelmiş,
İkinci Abdülhamid devrinde İstanbul’da zaviye açacak yakınlık kurmuştur. Hac için Mekke’de
bulunan Sudanlı Ticanî Fadigh b. Ahmed el-Zarrûk’un Şerif Hüseyin Haşim’le temasıyla
başlayan süreçte, Hüseyin’in yönlendirmesiyle Abdülhamid’le görüşen el-Zarrûk, İstanbul’da
Cezayir Ticanîliğinin alt kolu “Medeniyye”yi temsil eden Zâfir el-Medenî’nin misafiri olmuş;
Beşiktaş’taki Zâfir Tekkesi bu ağın merkezine dönüşmüştür. Berkes’in tespitleri Sebilürreşad’daki
“Medenî kolu” verileriyle örtüşür ve Zâfir el-Medenî’nin Cezayirli Tevfik el-Medenî ile ilişkisi bu
bağı güçlendirir. El-Zarrûk’un tüm Osmanlı topraklarında faaliyet izni almasıyla nüfuzu
genişlemiş; Mardin’de bir zaviye (Arslan, 2017: 98-100) ve 1897’de İstanbul’a gelen Cezayirli
Ticanî Sîdî Muhammed el-Ubeydî’nin açtığı zaviye kaydedilmiştir (Berkes, 1966: 10; Nasri, 1965;
Özköse, 2012: 133). Böylece Ticanîliğin kuruluşu ve ideolojik derinliği Kemal Pilâvoğlu ile
başlamaz; 19. ve 20. yüzyıl Kuzey Afrika’sında Fransız kolonyalizmi ve İslamî anti-kolonyal
hareketlilik içinde şekillenir. Anti-kolonyal mücadele, Selefî yorumun 19. yüzyılda kazandığı
siyasal görünürlüğü ve toplumsal düzeni dönüştürme iddiasını beslemiş; “inhitat” (gerileme y.n.)
ve siyasal bağımsızlık kaybı, özcü bir anti-kolonyal zemin arayışını ve asr-ı saâdet düzenine
duyulan özlemi güçlendirmiştir. Günümüz Selefî anlayışı, emperyal çıkarlarla kesişen dejenere
pratikleri nedeniyle çoğu zaman soğukkanlı analizlere elverişli olmasa da modern devlet
tasavvurları ile İslamî devletin fikrî temelleri arasında belirgin farklar vardır. Ticanîliğin
kurucusundan itibaren kendisini doğrudan Hz. Muhammed’e bağlayan tasavvuru, Selefî
düşüncenin tarikatları neden dışladığını da görünür kılar. Ahmed Ticanî’nin ve Kemal
Pilâvoğlu’nun binlerce yıllık silsileyi devre dışı bırakarak soylarını doğrudan Hz. Peygamber’e
bağlayan yaklaşımında somutlaşan bu tarih-dışı bakış, iki rasyonalite karşıtlığını öne çıkarır:
tarihsel sürekliliğin reddi ve buna bağlı olarak tarikatların meşru bir dinî yapı sayılmaması. Bu iki
olgu, Selefî düşüncenin tarikatlara ve tasavvufî hareketlere mesafesinin fikrî gerekçesini oluşturur
(Berkes, 1966: 10).

 

120

Araştırma Makalesi

  Ticanilerin Kuzey Afrika’daki mürit sayıları tarikatın bölgede oldukça popüler olduğuna işaret etmektedir. Mustafa
Tekin’in verdiği bilgilere göre 1890’lı yıllarda Cezayir’de 25 bin, Senegal’de 1957’de bir milyon Ticanînin varlığını
belirtmektedir. Bkz. (Tekin, 2005: 260-263).

9

9



Ticanîlik, tasavvufî çizginin devamı olarak değil, ona mesafeli bir konumlanış olarak
değerlendirilir. Ticanîliğin Hz. Muhammed’e doğrudan bağlanma iddiası, “Tarikat-ı
Muhammediye” söylemini doğurmuş; Türkiye’de bu gelenek, reformculuğun karşısında yer alan
bir “safiyet” arayışı olarak tanımlanmıştır. Batılı araştırmacıların Ahmed Ticanî’nin hareketini
bir tür “İslamî reformizm” olarak görmeleri, geleneğin aşınmakta olduğuna dair yorumlara yol
açarken; Ticanî çevreleri kendilerini bu yaklaşımın karşısında konumlandırarak geleneğin asıl
koruyucusu olduklarını savunmuştur (Mıhçıoğlu, 2025: 613-625).     
      
Kuzey Afrika’daki kolonyal dönem, Ticanîliğin ortaya çıkışını ve radikal örgütlerin yapılanma ile
mürit devşirme mantığını kavramak için ana bağlamdır; bölgenin sömürgeci yapısı hesaba
katılmadan günümüz radikal İslâmcı hareketlerinin dinî-ideolojik nitelikleri sağlıklı okunamaz.
Türkiye’de İslamcı yazının Afrika’daki İslamcı gruplara duyduğu “hayranlık/özenme”, bu
pratikleri Batılı düşünceye karşı meşru sembollere çevirmiş ve Ticanîliğin erken dönemde bir
“direnç modeli” diye okunmasını da Batı–sömürge eşleştirmesi üzerinden mümkün kılmıştır
(Kıdeyş, Ekim 1949: 204-206). Batı ile özdeşleştirilen fikir, dil ve kültür “kolonyal tahakküm”
sayılınca direnç, cemaat dayanışmasını aşan bütüncül ve radikal bir “topyekûn mücadele”
programına bağlanmış; bu program “İslâm’ın en saf/asli biçimine dönüş” vurgusuyla
meşrulaştırılmıştır. Cezayir–Nijerya–Senegal/Sahel hattında Ticanîlik bu örgütlü formun en
görünür yapısıdır; Ömer b. Saʿîd eş-Fûtî (ö. 1864) döneminde hareket, dinî cemaat olmanın
ötesine geçip kısa ömürlü bir federatif yapı da kurabilmiştir (Robinson, 1985). Petrone’un
aktardığı üzere tarikat, mevcut “ruhani hiyerarşi”yi aşarak Ahmed Ticanî’nin “Kutbü’l-Aktab”
ve “Hatmü’l-Vilaya el-Muhammediye” makamlarını işgal ettiği, hatta “tüm sufi liderlerin şefi”
olduğu iddiasıyla üst otorite kurar (Petrone, 2017: 608-629).

Ticanî tarikatının Kuzey Afrika kökenli bir yapı olarak Türkiye’de etkinlik arayışına girmesinde,
yeterince vurgulanmamış bir analitik hat bulunmaktadır. Bu hat, Cezayir, Fas ve Tunus gibi ağır
kolonyal baskı deneyimi yaşamış coğrafyalarda kitleselleşmeyi mümkün kılan anti-kolonyal
kimliğin, Türkiye’de Kemalist laikliği Fransız radikalizminin uzantısı gibi kodlayıp “kolonyal”
bir düzen olarak çerçeveleme teşebbüsüne ideolojik zemin sağlama çabasıdır. Ancak Türkiye’nin
tarihsel konjonktürü ve Kemalist rejimin kolonyal tahakkümle özdeşleştirilemeyecek niteliği, bu
söylemin beklenen toplumsal karşılığı üretmesini engellemiştir. Buna rağmen Ticanîliğin selefî
düşünceyle kurduğu ilişki, “öze dönüş”, “ilk kaynağın kutsanması” ve “dinsel hafızanın
arındırılmış biçimde yeniden inşası” gibi kavramlarla işleyen popülist, laiklik karşıtı hareketler
açısından kullanışlı ve çok katmanlı bir çerçeve sunar. İsmail Kara’nın selefî düşünceyi “İslam
dünyasını batı sömürüsünden, zalim ve müstebid yöneticilerden, taklit ve hurafelerden
kurtarmak” hedefiyle tanımlaması (Kara, 2017: 17), Ticanî yapıda somut bir görünüm kazanır.
Ticanîler açısından “hurafe”, Hz. Muhammed sonrası oluşan itikadî ve tarikatî birikimin
tamamını kapsar; bu nedenle Kuzey Afrika ve Türkiye’deki Ticanî liderler, itikadı doğrudan Hz.
Muhammed’e bağlayarak aradaki mezhep ve itikad katmanlarını reddeder. 

Bu selefî-anti-kolonyalist çerçeve, Ticanîliğin Kuzey Afrika’daki konumunu kavramanın yanı
sıra, Türkiye’de laiklik uygulamalarının taşıdığı Fransız etkisine karşı ürettiği şiddeti de
açıklayıcıdır.Ticanîlerin yaklaşımının en görünür sahası 1954-1962 Cezayir Bağımsızlık Savaşıdır;

121

Araştırma Makalesi

3

5

  Özellikle İslamcı fikirlerin yoğunlukla tartışıldığı en güncel örneklemi seçmem Ticanîlik kavramının İslamî bir söylem
gücüne sahip olmadığını iddia eden araştırmalara yöneliktir. Nitekim Mıhçıoğlu’nun çalışması doğrudan Ticanîliğin
kurucusunu konu almaktadır, bkz. Mıhçıoğlu, A. (2025). 

10

10



savaş yılları, tarikat örgütlenmelerinin anti-kolonyal dinamiklerle nasıl iç içe geçtiğini görünür
kılmıştır. Niyazi Berkes’in 1964–1966 Kuzey Afrika seyahatleri, Türkiye’de çoğu kez göz ardı
edilen Ticanîlik tasavvuruna dair keskin gözlemler sunar: Ticanîliğin toplumsal bağlam olarak
sunduğu “kolonyalizm karşıtı direniş” iddiası, Türkiye’de söylem girişiminin ötesine
taşınamamış; şiddet içerikli popülist eylemler dışında ideolojik yankı üretmemiştir. Berkes’in bu
konudaki vurgusu gıyaben Frantz Fanon’u destekler.    Berkes, hareketi ‘ferdi delilikler’ ya da
hükümetin cezai tedbirleriyle sindirilmiş küçük bir tarikat diye okumanın yetersizliğini vurgular;
Türkiye’de etkili olma arayışının ardındaki ideolojik bağlantıları ve anti-kolonyal sembolizmin
bölgedeki gerçek karşılıklarını anlamaya yönelir. Bu seyahatlerde hem tarikatın yerel sosyolojisini
hem de Kemalist inkılâba dair bölgesel bakışı birincil gözlemle kaydeder. Tunus’taki izlenimi,
Mustafa Kemal yönetiminin, “…fakat bize hiç yardım etmediniz, Fransızlara yaltaklandınız;
başımızdan geçenlerden haberiniz bile olmadı…” sözleriyle eleştirildiği üzerinedir (Berkes, 1966:
10); bölgede Kemalist rejim, Fransızlarla işbirliği ve halka yardım eli uzatmama imajıyla anılır.

Türkiye’de Ticanîliğin 1945 sonrasında ivme kazanması tesadüf değildi: Kuzey Afrika’da anti-
komünizm, anti-kolonyalizmle eklemlenmişti. Fransız karşıtı mücadelenin sertleştiği Setif
Olayları (1945–1947), Ticanîlerle işbirliği arayan fakat Kadirî olan Hacı Abdulkadir’in
komünizm karşıtlığını daha da keskinleştirdi; zira Cezayirli kabile isyanlarını kanlı biçimde
bastıran milislerin organizasyonunda komünist unsurların bulunduğu, isyanı bastıran Fransız
hükümetinde Komünist Parti lideri Thorez’un başbakan yardımcılığına, bir başka komünist
bakanın da hava saldırılarından sorumlu Hava Savunma Bakanlığına getirildiği biliniyordu
(Berkes, 1975: 198-199). Bu tablo, “komünist Fransızlar”a yönelen tepkinin anti-kolonyalizmle
kolayca birleşmesine ve bunun Türkiye’de Fransızlıkla özdeşleştirilen laik Kemalist rejime karşı
ideolojik dayanak üretebileceği varsayımına zemin sağladı. Ne var ki bu tarihsel-ideolojik
deneyim, Ticanîlik açısından Türkiye’de beklenen toplumsal etkiyi yaratmadı. Buna rağmen
Ticanî eylemlerinin “delilik/meczupluk”a indirgenemeyecek bir arka plana yaslandığı ortaya
çıkıyordu. Ayrıca Kuzey Afrikalı ve Türkiyeli İslâmcı çevreler, tarikatların kolonyal
mücadeledeki rolünü Milli Mücadele’de din adamlarının çabasıyla ilişkilendirerek
meşrulaştırmaya çalışıyordu: Setif Olayları sırasında tarikatların direnişte öne çıkması, aynı
dönemde Sebilürreşad’da Milli Mücadele’de din adamlarını öne çıkaran yazılarla yankı
buluyordu. Cezayir mücadelesi farklı çevrelerde farklı anlamlar taşırken, Tevfik el-Medenî bu
“ihtilâl”in gerçek bir İslâm rejimi kurmak için yapıldığını savunuyordu; üstelik Tevfik el-Medenî,
1936’da   Kemal   Pilâvoğlu’nun   İstanbul’da   görüştüğü   ve   Türkiye’de  Ticanîliğe icazet veren 

122

Araştırma Makalesi

  Nitekim Cezayir bağımsızlık savaşına dair eserlerin İslamcı yayınevleri tarafından da Türkçe’ye çevrilerek yayınlanması
anlamlıdır. Bir örnek için bkz. Fanon, F. (1983). Cezayir Bağımsızlık Savaşı’nın Anatomisi. İstanbul, Pınar Yayınları.
Türkiye’de Cezayir’in Fransa’ya karşı yürüttüğü mücadeleye dinsellik merkezli açıklamalar getirilmeye çalışılsa da Franz
Fanon, Cezayir halkının yürüttüğü bağımsızlık mücadelesinde liderlerin din konusunda farklı görüşlerde olduklarını ifade
ediyor. Fanon’un kendisi de mücadele içerisinde dini merkeze koymanın yanlışlığını belirterek; “…Sömürge insanı din
sayesinde de gözlerini sömürgeciden kaçırabilir. Kadercilik, ezenin tüm sorumluluğunu ortadan kaldırır; kötülüklerin,
sefaletlerin ve yazgının nedeni Tanrı'ya bağlanabilir. Birey bu şekilde Tanrı'nın buyurduğu yıkımı kabul eder,
sömürgecinin ve yazgının önünde eğilir ve içsel dünyasının bir anlamda yeniden yapılanmasıyla sakinleşir…” der (Fanon,
2021: 57).
  Dönem basınında anlatıldığının ve Berkes’in naklettiğinin aksine Kuzey Afrika bölgesini de kapsayan Ortadoğu’da
Fransız ve İngiliz tahakkümünün ‘gevşediği’ dönemlerde Atatürk dönemi dış politikasının bir unsuru olarak bölgeye
yönelik strateji geliştirme çabaları olmuş ve yoğun etkileşimlerin deneyimlendiği dış politik gelişmeler yaşanmıştır. Bu
konuda ufuk açıcı bir eser için bkz. Bein, A. (2023). Kemalist Türkiye ve Ortadoğu, Çev. Ceren Can Aydın, İstanbul:
Tarih Vakfı Yurt Yayınları. 

11

12

11

12



Abdulkadir Medenî ile birlikte Kuzey Afrika’daki Medenî koluna mensuptu.  Bu nedenle
Türkiye’de Ticanî eylemlerine atfedilen anlam, iç siyasetteki din–devlet gerilimlerinin yanı sıra
Kuzey Afrika’nın anti-kolonyal hafızasının Türkiye’ye taşınma girişimleriyle de bağlantılıdır.
Ticanîlerin Arapça ezanda ısrarı ve ses getiren eylemleri, ezanın dinî işlevini vurgulamanın
ötesinde “Arapçanın kutsiyetini” merkeze alan siyasal-dinsel bir tutumu temsil ediyordu. Arapça,
onlar için ibadet dili olmanın yanında Fransız modernitesi, kültürel asimilasyon ve sömürgeci
tahakküme karşı bir kimlik direnci alanıydı. Bu yüzden Arapça ezan tartışması, hem selefî geri
dönüş idealinin simgesi hem de anti-kolonyal dil bilincini dinî bir araçla yeniden üretme
çabasıydı. Berkes’in de vurguladığı üzere Cezayir’de Fransız müdahalesi, dinden önce dile
yönelerek Arapçaya yüksek bir sembolik değer kazandırmıştı:

123

Araştırma Makalesi

  Ticanîlerle ilgili Emniyet raporlarına dayanan haberlere yer veren Cumhuriyet gazetesi 1936’da Kemal Pilavoğlu’nun
Mısır’dan gelen Abdulkadir Medenî adlı biriyle görüşerek tarikatı kurma icazeti aldığını aktarır. Bkz. (Cumhuriyet, 17
Temmuz 1951: 1,4)
  Savaş sonrası dünyasında geleneksel dinsel bağlar yerine mistik ruhların gelişmesine dair “post-Christian spirituality”
denilen bir akım gelişmiştir. Örneğin Fransa’da savaş sonrası “Esoterisme Chretien”, ABD’de “occult revival”
hareketlerinin Türkiye’de muadilleri Ticanilik, Süleymancılık, Nurculuk olarak gelişecektir. Avrupa’nın geçirdiği
dönüşüm için bkz. (Knippenberg, 2015: 2101-2128.) 

“…Fransız sömürgeciliği, Cezayir halkının tarihini, dilini, dinini, kültürünü yok
ederek yurdunun ırgadı, yabancısı, muhaciri yaparken, öbür yandan da Fransızların
“evolu’e” dedikleri köksüz, sapsız batılılaşmış bir okumuşlar kitlesi yetiştiriyordu.
Laik Fransız etkisi, Protestanlar gibi yerli halkın dinine değil, diline saldırdı ve
burada dil, dinden etkili bir Fransızlaştırma aracı oldu” (Berkes, 1975: 189). 

Çok Partili Hayat, Savaş Sonrası Anti-Komünist Düşünce 
Ticanîlerin Görünür Olması

Ulus gazetesi yazarı, 1949’da Beyoğlu’nda karşılaştığı Mehmed Fuad Köprülü’nün “Bizim
memlekete bir gün komünizm gelirse başında yeşil sarıkla gelir!” sözünü aktarır; Fevzi
Çakmak’ın cenaze merasimindeki hadiselerle bu uyarının yeniden gündeme geldiğini belirtir.
Yazar, “komünizm” ile “irtica”nın hedefini “vatanın sarsılması ve inkılâbın yıkılması” olarak
tanımlar ve “kara cübbe” ile “kızıl orak”ın “kolayca birbirinin koluna girmekte mahzur
görmediğini” belirtir (Ulus, 21 Nisan 1950: 1). Bu söylem, 1945 sonrası politik manipülasyonun
komploculukla iç içeliğini görünür kılar; Ulus kısa süre sonra DP’yi komünizmle suçlayacak, DP
ve sağ çevreler de Ulus yazarlarını ve CHP’yi Sovyet Rusya’nın “yardakçısı” ilan edecektir. İkinci
Dünya Savaşı’nın 1945’te yarattığı yıkım, faşizmin çöküşüyle birlikte Almanya’da faşizme
eklemlenmiş kitabi Hıristiyanlığı ve İtalya’da “karagömlekliler”in Katolikliği yeniden yorumlama
girişimlerini de itibarsızlaştırdı. Savaş sonrası dünyada ortodoksi karşısında metafizik ve mistik
eğilimlerin güç kazandığı belirtilir (Masar, 1968: 32). Türkiye’de atmosferi iki dinamik
şekillendirdi: anti-komünizm ve İslamî söylemin propaganda aracı olarak yükselişi (Örnek, 2021:
94-135).

ABD ve Batılı müttefiklerle uyumlu “demokratik” kimlik arayışı çok partili yaşama geçişi
hızlandırdı; DP’nin 7 Ocak 1946’da kuruluşuyla anti-komünist dil İslamî ögelerle harmanlandı ve
İslâm komünizme karşı ideolojik set olarak sunuldu. Ancak İslamcı düşüncenin uzun süre
kamusal alandan dışlanması, dinin kitleler arasında daha çok “yeraltı” biçimlerinde ve gündelik
pratiklere   sıkışmış   “vulger”   bir   düzlemde   yaşamasına   yol   açmıştı.   Bu   nedenle   DP’nin 

13

13

14

14



mobilizasyonunda işlev görecek İslamî zemin, propaganda alanını öngören CHP girişimleriyle
dolaylı biçimde hazırlanmış oldu. CHP, dinî duyguların siyasette istismarını sınırlamak istese de
başarılı olamadı ve DP’nin “kütle siyaseti” mantığına uyum sağladı (Tunaya, 1998: 17). 1947
Kurultayı, laikliğe ilişkin ilk görünür ‘taviz’ sürecinin başlangıcı sayılır (Mumcu, 2008: 317-333):
gelenekçi cephe laikliğin ‘yanlış anlaşıldığını’ ve ‘gençliğin dinden habersiz, maneviyatsız
gelişmesini’ doğurduğunu ileri sürer (CHP 7. Büyük Kurultay, 1947: 438-450). 17 Kasım-4 Aralık
1947’deki Kurultay sonunda CHP, din öğretimine geçilmesi ve İmam-Hatip Okulları ile İlahiyat
Fakültesi’nin yeniden açılması yönünde ilke kararı alır (Turan, 1999: 106-107).

Anti-komünist söylemin beslediği sağ-radikalizm ve Ticanîler

1945’ten sonra anti-komünist söylem, sağ düşüncenin toplumsal-siyasal meşruiyetini parlatırken,
sağ radikal hareketleri de kolayca “komünist radikalizm”le ilişkilendiren komplocu bir zihin
setini besledi. Bu bağlamda Ticanîlerin Arapça ezan, tekbir ve Atatürk büst/heykellerine saldırı
gibi eylemleri, basın ve siyasal çevrelerde sıkça “komünist tezgâhı” ya da “Rus parmağı” diye
okundu (Esmer, Ulus, 4 Temmuz 1951: 1). Sağın kimliğinin sol karşıtlığı üzerinden reaksiyoner
biçimde kurulduğu düşünüldüğünde bu yorum şaşırtıcı değildir; sağın “asgari programını”
komünizm tehdidine karşı sürekli teyakkuz belirliyordu. Bora’nın belirttiği gibi komünistler, her
“iyi” girişime sızıp düzeni bozmak için komplo kuran unsurlar olarak tasavvur edildi (Bora, 2014:
14) ve bu dil, onun “kara mizah literatürü” dediği anlatı repertuarını güçlendirdi. Bu repertuarda
Ticanîler, yükselen İslâmcı söylemi baltalamak için hükümeti harekete geçirecek bir komplo
olarak görülüyor; mukaddesatçı-muhafazakâr cereyanı zayıflatmak üzere CHP ile komünistlerin
ortak plan yürüttüğü iddiaları dolaşıma sokuluyordu. Müritlerin mahkemeye sakallarını kızıl
renge boyayarak gelmelerinin “kızıllıklarını saklamayacak kadar komünist oldukları” biçiminde
yorumlanması, bu ideolojik şizofreninin çarpıcı bir örneğidir. Sinan Yıldırmaz’ın vurguladığı
üzere komploculuk, anti-komünizmin işlevsel bir aracı olarak “iyi” düzenin “kötü”ye dönüşünü,
bunu istemeyen güçlerin kasıtlı kötülüğüyle açıklar; bu çerçeve, Ticanîliğin radikal eylemlerinin
dönemin siyasal tahayyülündeki yerini kavramayı kolaylaştırır (Yıldırmaz, 2014: 52).

 Anti-komünizmin “Rus” merkezli komploculuk söylemi aracılığıyla açıklanması, yalnızca
Ticanîlerin faaliyetlerine ilişkin değerlendirmelerle sınırlı kalmamış; 1949’da bu kez Ticanîliğin
Türkiye’deki lideri Kemal Pilavoğlu, komünist komploculuğu söylemini tersine çevirerek CHP’yi
bu çerçeveye yerleştirmeye yönelmiş ve böylece kendisine yönelik suçlamalara karşı bir tür “karşıt
komplo” dili geliştirmeye çalışmıştır. Pilavoğlu’nun “Komünizme Hücum!” adlı eserinde Millet
mecmuasından aktardığı alıntı bu açıdan anlamlıdır. Sözkonusu alıntı hem CHP’yi hem de
rejimin laik uygulamalarını, komünist sızma girişimlerinin merkezi gibi göstermek suretiyle Ticanî
eylemlerinin şiddet boyutunu ideolojik açıdan meşrulaştırma amacına hizmet etmektedir:

124

Araştırma Makalesi

“…Alman casusu Ruperto ile bir tesadüf eseri olarak tanışmıştır. Bu meşhur Alman
casusu,… ben Türkiye’ye Türk düşmanı olarak değil, Rus faaliyetini tespit etmek
üzere geldim… tespit ettiklerime göre Ruslar Yahudilerden ve Halk Partisi’nde
mühim mevkileri olan bazı kimselerden… istifade etmişlerdir…Bolşeviklerin
İstanbul’da, Tan gazetesi, Tünel’de bir gazino ve hapishanede olmak üzere üç
faaliyet merkezi vardır…” (Pilavoğlu, 1949: 27) 



Böylece Ticanîliğin hem radikal eylemselliği hem de rejim karşıtı pozisyonu, “komünist tehdide
karşı uyarı” adı altında yeniden çerçevelenmekte; şiddet ve saldırganlık, devletin “kökü dışarıda”
laik politikalarına karşı geliştirilmiş haklı bir tepki gibi sunulmaktadır.

Anti-komünizmin sıkça başvurduğu bir diğer sembolik unsur, Osmanlı’dan beri “ezelî düşman”
olarak kodlanan “Moskof” figürüdür. Sovyet tehdidinin yükseldiği Soğuk Savaş yıllarında bu
tarihsel imge yeniden canlandırılmış ve devletin komünizme karşı yürüttüğü mücadelenin
ideolojik dayanaklarından biri hâline gelmiştir. Böylece anti-komünist söylem, yalnızca merkez
sağ için değil; ılımlı çizginin dışında kalan ırkçı ve radikal sağ gruplar için de görünürlük sağlayan
başlıca siyasal mecra hâline gelmiştir (Öztan, 2014: 87). Bu zihniyet dünyasını en açık şekilde
yansıtan metinlerden biri, yine Pilavoğlu’nun Komünizme Hücum! adlı eserinde karşımıza çıkar.
Pilavoğlu, geleneksel “Moskof” düşmanlığını yeniden üreterek hem komünizmle mücadeleyi
meşrulaştırmaya hem de Ticanî eylemlerinin sertliğini ideolojik bir çerçeveye oturtmaya çalışır;

125

Araştırma Makalesi

“Rus ruhu taşıyan Lenin ve Stalin bugünkü Rusya’da tatbik ettikleri Komünizm,
elbise değiştirmiş Çarlık siyasetinden başka bir şey değildir... Rusya tarihte daima
müstebit yaşamış, bu ruh onda baki kalmıştır. Her ne kadar hürriyet ve müsavattan
bahsedilse de Rus ruhundaki istibdat, tahakküm her an yaşamakta bulunmuştu… bu
ruh onda sinsi kalmış, ilk fırsatta kendisini göstermiştir.” (Pilavoğlu, 1949: 47) 

 Ticanîlerin sağ içindeki “aşırı uç” konumlanışı, yalnız anti-komünizmin etkisiyle açıklanamaz.
DP sonrasında sağ siyasette “merkez”in liberalizm ve pragmatizmle özdeşleşmesine karşılık,
dinci-muhafazakâr, radikal-milliyetçi ve faşizan çizgiler “uç” hattında daha belirgin biçimde
görünürleşmiştir. Bora’nın vurguladığı üzere merkez, uçları “ehlileştirmeye”, uçlar ise merkezi
dönüştürerek meşruiyet devşirmeye yönelir; üstelik merkez, ideolojik malzemenin ve reaksiyon
enerjisinin bir kısmını da bu uçlardan devşirir (Bora, 2014: 15).

Bu iklim, Ticanî eylemleri henüz sahneye çıkmadan “kitabî sağ”ın dilinde zaten izlenebilir. Ali
Fuat Başgil’in maneviyatın yıkılıp yerine “çıplak ve çirkin bir sansüralizm ilâhesi”nin
oturtulduğunu söylemesi; “zira ki ziyan ortada” diyerek bir kayıp anlatısı kurması, rejim
eleştirisinin “mabut/put” sözlüğüyle sertleştiğini gösterir (Sebilürreşad, Haziran 1948: 2). Böylece
Tek Parti’yi “paganizm-putperestlik” diye kodlayan söylem, varlığı dahi tartışmalı Ticanî
yazından çok merkezin içinden üretilir; uçların aşırılığı, bu söz dağarcığının uzantısı hâline gelir.
Nitekim 1951’de Başgil “restorasyon devri” çağrısıyla “Müslüman halk”ın “esir kamplarındaki
mahkûmlar gibi” inlediğini söyler; “laik tekkeler”, “totemler” ve “tabular” üzerinden “inkılâp”ın
“dejeneresance” ile ayrıştırılmasını talep ederek radikal eylem ufkunu söylemsel düzeyde
meşrulaştırır (Ulus, 20 Mart 1951: 1).

Ticanî eylemleri, “vakit kaybetmeden harekete geçme”nin vulger sembolik ifadesi olarak
okunmalıdır; dolayısıyla hareketin tutarlı bir İslamî söyleme sahip olması gerekmez. DP’nin
‘merkez’ saydığı İslamcı yazın bu dili onlar adına kuruyor ve şiddeti “gerekli” gösterecek kadar
ileri taşıyordu; örneğin Atatürk’ün “bu günleri görmeden gittiği için yakayı kurtardığı”
yazılabiliyordu (Sebilürreşad, Eylül 1950: 190-191). Böylece Ticanîler, sağın ‘intikamını almakla
görevlendirilmiş’ bir yapı izlenimi verir; dinsel dürtüler ve tarikat–cemaat faaliyeti
“intikam/kamusal iç ferahlatma” eylemine çevrilir, hatta gerektiğinde “icat” edilir. Pilavoğlu’nun
faaliyetlerini Kuzey Afrika’daki “intikamcı” anti-kolonyal örüntülerle özdeşleştirme çabası da bu



“icat” olgusuyla ilişkilidir:

126

Araştırma Makalesi

“…düşmanı mağlup etme, rekabet edilen sahalarda onu geride bırakma kuvvetini
kendinde bulamama… endişelerden ve intikam duygusundan da vazgeçmeme
eğilimi, yeni önlemlerin ve kamusal ‘iç ferahlatma’ yöntemlerinin icadını ‘gerekli’
kılar… en çok tesadüf edilen ‘rahatlama’ metotlarından bir diğeri olarak göze
çarpar…” (Öztan, 2014: 76). 

Ticanîler  görünür oluyor

DP’nin 14 Mayıs 1950’de iktidara gelişi ve hükümet programının açıklanmasıyla, “aşırı sol
cereyanlar” kavramı Sebilürreşad gibi İslamcı mecmualar üzerinden dönem yazınında
belirginleşti. Bu çerçevede “aşırı sol”un panzehiri olarak “aşırı sağ cereyanlar”ın mücadelede
meşruiyet kazanması da aynı dönemde görünür oldu. Hükümet, irticanın dahi ülkede ‘aşırı sol
maskesi’ altında faaliyet göstereceğini varsaydığından, “aşırı sağcılık” diye bağımsız bir olguyu
kabul etmiyor; görünen her aşırılığı, komünizmin kendini ‘aşırı sağ’ kılığına sokması şeklinde
açıklıyordu. Böylece aşırı sağın varlığı telaffuz edilmeden geçiştiriliyor, ‘aşırılığın kaynağı’
dinsellik dışında hemen her yerde aranabilir hâle geliyordu. Eşref Edip’in Sebilürreşad’da çıkan
metni bu zihniyeti keskin biçimde yansıtır: Hükümetin “aşırı sol”a sert, “sağ cereyan”a ise
“müsamahalı ve mümaşatkâr” bir dille yaklaştığını söyler; camilerde “Allahu Ekber” sadalarının
bile “dehşet” uyandırdığını, “tekbirci kütle” diye yüz binlerin tahkir edildiğini ve “Allah”
diyenlerin zindanla karşılandığını ileri sürerek “işte o inkılâp bugün yıkılıyor” der (Edip, 1950: 2).

Ticanîler söz konusu olduğunda “halk İslâmı”ndan ziyade “köylü İslâmı” kavramı daha
açıklayıcı ve görünürdür. Nakşiler ve Nurcular kent merkezlerinde, esnaf ve zanaatkâr
çevrelerinde örgütlenme imkânı bulurken; Ticanî müritlerinin ve eylemlerinin kırsal kökenli
niteliği; basit, bayağı fakat etkili kırsal dinamiklerin sade algısı ve tepkiselliğiyle biçimlenmiştir.
Köy toplumu açısından modernitenin en görünür göstergesi çoğu kez köy okulundaki Atatürk
büstü ya da sınıftaki Atatürk fotoğrafıdır; bunların kaldırılması veya tahrip edilmesi, felsefî/kitabî
bir derinlik gerektirmediği gibi popülerleşmeye daha açık bir sembolik etki üretir (Taşkın, 2006:
187). Ticanîliğin görünürlüğü de onun kitabî, müsamahakâr ve mutedil İslâmcı çizginin dışında
konumlanmasıyla yakından ilişkilidir. DP iktidarıyla İslâmcı çevreler yeni düzenle belli ölçülerde  
rabıta  kurabilirken,  Ticanîlik  hem  eylemsel  reaksiyonerliği hem  de   müritlerinin  toplumsal

  Ulaştırma Bakanlığı’ndaki Atatürk büst ve resimlerine saldıran ve 1951’de tutuklanan Ticanîlerin liderlerinden Kâmil
Tınal’ın aynı yıl kentin farklı noktalarına bıraktığı beyanname Ticanîlerin görünür olması bağlamında önemlidir. Nitekim
bu beyanname nedeniyle Kemal Pilavoğlu da yargılanarak hüküm giyecektir. Hem Emniyetteki ifadesinde hem de
beyannamede eylemlerinin meşruluğunu kanıtlamaya çalışan Tınal’ın ifadeleri özetle şöyledir: “Ey Müslümanlar” ifadesi
ile söze başlanmış ve önce heykelleri ele alarak bunların birer put olduğunu söylüyor ve Müslümanları bu putlara
“korkusuzca tükürmeye” davet ediyor. Daha sonra ölülere Fatiha yerine çelenk hediye edildiğini, Beethoven’ın ölüm
ilahisinin cenazede çalgı ile çaldırıldığını ileri sürüyor ve “Atatürk’ün kurduğu yüz karası rejim” olarak niteliyor…
beyanname 27 senelik putperestlik ve “hücumperestlik” devri diye Atatürk’ü ve inkılaplarını doğrudan doğruya hedef
tutmuştur (Ulus, 23 Haziran 1951: 1).
  Dönemin önemli yazarlarından Hüseyin Cahit, Ticanî eylemlerine isim konulamadığının bir “realite” olduğunu ifade
ediyordu. Kamusal alanda namaz kılmak ya da tekbir getirmek ya da Ticani eylemi olduğu anlaşıldığı biçimiyle Aydın
vilayet konağına çıkarak Türk bayrağını beline sarıp namaz kılan ve Arapça ezan okuyan kişilerin eylemlerinin adını
koyabilmenin ve bir düşünceye ait olduğunu ifade etmenin zorluğundan bahsetmiştir. Bkz. Hüseyin Cahit Yalçın, “İsim
koyamadığımız bir realite”, Ulus, 19 Nisan 1951, Sayı: 10709, s. 1.

15

15

16

16



zemini nedeniyle kentli, sistematik ideolojinin ağırlık kazandığı bir hareket hattı kuramamıştır.
Bu ayrım, DP döneminde Büyük Doğu ve Sebilürreşad gibi çevrelerin “siyasî amaçlı temkinli
muhalefet” üzerinden hem anti-Kemalizmi üretme hem de dinî imkânları grup/cemaat ufkunda
anlamlandırma stratejileriyle de uyumludur (Meşe, 2023: 44). 

Ticanîlerin hitap ettiği kesimler için ‘basitlik’ ve ‘bayağılık’ üzerinden doğrudan, çarpıcı eylemler
üretmek daha işlevseldi; anti-komünizmin açtığı söylem alanında bu radikalizm, mürit
örgütlenmesinde de hiyerarşik derecelerle görünür hâle geliyordu. Heykel ve büst saldırılarını
gerçekleştiren müritlerin “kahraman” ve “fedai” diye ayrıştırılması, ayrıca “kurban”, “derya”,
“kaygulu” gibi derecelendirmeler bu özgünlüğün örnekleridir (Meşe, 2023: 44). Ticanîleri eylem
düzeyinde etkili kılan ve hem iktidarı hem muhalefeti harekete geçiren unsur, eylemlerin
kabalığından çok, bu eylemlerle taşınan Selefî ideolojik çerçevedir: heykele “put” denmesi; laiklik
ve devrimlerin “dinsizlik” olarak kodlanması; halifeliği kaldırdığı ve dinî gücü tasfiye ettiği
gerekçesiyle Atatürk’ün “mel‘un ve dinsiz” ilan edilmesi; “dini tanımayan hükümete isyan”ın
meşru bir hak sayılması bu çerçevenin çekirdeğini oluşturur (Meşe, 2023: 171). Tarikatın
“üstad/hazret” konumundaki Abdurahman Balcı’nın fedailerini eyleme sevk etmek için kurduğu
“hem içimizdeki putları hem de dışımızdaki putları temizlemeden kemâle ulaşamayız” söylemi de
Kuzey Afrika’da oluşan ideolojik mirasın Türkiye’deki devamına işaret eder. Balcı’nın bu
yaklaşımı, Peygamberin rüyada görünmesi ve onunla doğrudan iletişime geçme geleneğinin
sürdürülmesi açısından da aynı çizginin parçasıdır. Peygamberi rüyasında gördüğünü belirten
Balcı şöyle der: 

127

Araştırma Makalesi

“…En büyük silahımız Allahu Ekber olacak ve sürekli Arapça ezan okuyacağız…
Dünyada bugün sadece Türkiye’de Türkçe ezan okunuyor. O yüzden en başta bizlere
bu ezanı aslına döndürmek farzdır…” (Meşe, 2023: 172). 

Atatürk büstlerine, resimlerine ya da manevi şahsiyetine yönelik saldırıların yoğunlaştığı 1951’de
Sebilürreşad bu eylemleri açıkça meşrulaştırıyordu; 

“…şimdi Allah, sizin hakir gördüğünüz (Ticanîler kastediliyor) bu adamların
kılıçlariyle sizden intikam alıyorsa tahammül etmeniz gerekir…Diktiğiniz heykeller,
kurduğunuz saltanatlar, yaptığınız zulüm abideleri işte gözünüzün önünde böyle
istiskal görüyor... (aşağılanıyor).  Bütün kaleleriniz, bütün putlarınız, bütün
kurduklarınız yıkıldı gitti…” (Sebilürreşad, Ocak 1951: 299).

Atatürk heykel ve büstlerine yönelik eylemler, Ticanîlerin salt vulger bir reaksiyoner çıkışı değildi;
İslâmcı yazında “sopalı, sarıklı militan” işlevi gördüler. DP iktidarı öncesinde ve Arapça ezan
yasağı sürerken 1948’de Arapça ezan okumaya başlamaları dikkat çekiciydi; Ömer Rıza Doğrul,
Sebilürreşad’da Arapça ezanı eleştirenleri “tecavüzcü” olmakla suçlayacak kadar sertleşti
(Doğrul, 1948: 4-5). DP’nin 13 Haziran 1950’de Arapça ezan yasağını kaldırması, Ticanî
eylemselliğinin bir başarısı gibi yankılandı. Heykel saldırıları sonrasında yeni heykellerin yapılıp
açılışların miting havasına bürünmesi (Kırşehir ve İstanbul Üniversitesi örnekleri) gerilimi
büyüttü; Sebilürreşad bunu “heykel tüccarlığı” diye niteleyip Efes ve Tanrı Artemis örneğini  
verdi  (Sebilürreşad, Ağustos 1951: 134).

  Aynı günlerde Necip Fazıl da Büyük Doğu’da heykel kırma mevzusunu meşrulaştıran izahlarda bulunuyordu. Üstelik o
bir adım daha ileri gidiyor ve “putlaştırılmış şahısların heykellerinin yapıldığını” söylüyordu: “…her şeyden evvel vatanın
ve maddenin tam imar ve donatımından sonra bu imar ve donatımın tamamlandığını ifade için bir imza 

17

17



Dönem yazını Ticanîliği “delilik” diye küçümsemeye eğilimli olsa da halife Abdurrahman
Balcı’nın Eskişehir’de Kolordu Komutanlığı’ndaki kırk askeri kentin kırk noktasında Arapça
ezan okutmak üzere örgütlemesi ve putları kırmak için Hz. İbrahim olarak gönderildiğini ileri
sürmesi, hareketin sembolik ve algısal etkinliğini gösterir (Ulus, 29.09.1949: 1,3).

Ticanî eylemlerinin sonu

1951’de, DP iktidarının üzerinden henüz bir yıl geçmişken Kemal Pilavoğlu’nun liderliğinde
Ticanî eylemlerinde belirgin bir artış görüldü; dönemin gazeteleri -özellikle DP’nin yayın organı
Zafer- olayları genişçe aktardı (Yılmaz, 2004: 141). Bu atmosferde İçişleri Bakanı, Ticanîliği
dönemin İslamcı düşüncesinden ayrı bir kategoriye yerleştirip tasfiye edilmesi gereken “dinsel
radikalist” bir tarikat olarak niteledi; mevcut rejimi doğrudan ortadan kaldırmaya yöneldiklerini
vurguladı. Bu tutum, güvenliğin yanı sıra sağ ve İslamcı söylemi Ticanî eylemlerinin siyasal
maliyetinden arındırma amacına da dayanıyordu. Bakan’a göre hedef “alelıtlak (gelişigüzel y.n.)
heykel ve büstler” değil, Türk inkılâbının ve Cumhuriyetin sembolü Atatürk’tü; beyannameler
rejim aleyhineydi ve başlangıçta gizli yürüyen saldırılar zamanla “fedailik” ve “kahramanlık”
gösterisine çevrilmişti (Cumhuriyet, 17 Temmuz 1951: 1,4). Hükümetin kararlı tavrı ve Emniyet
bünyesinde Ticanîliğin tasfiyesi için kurulan özel büronun faaliyetleri sonucunda tarikat lideri
Kemal Pilavoğlu ile müritleri tutuklandı. Ancak tutuklamalar eylemlerin yarattığı sansasyonel
görünümü tümüyle dağıtmadı; İslâm’ın kamusal görünürlüğünü artırma hedefi farklı biçimlerde
sürdü. Nitekim Pilavoğlu ve müritlerinin yakalanmasının ardından mahkeme salonlarında
verdikleri ifadeler, devlet yönetiminde ve kamusal hayatta İslâm’ı yeniden görünür kılma
arayışlarını açıkça yansıtmaktaydı. Radikal laiklik uygulamalarıyla kamusal alandan dışlanan
İslam, bu kez farklı bir kimlik ve “maske”yle -üstelik şiddet eşliğinde- geri dönmeye çalışıyordu.
Duruşmada bir Ticanî mensubunun “bir Müslümanın tek işi”nin her yerde yüksek sesle tekbir
getirmek olduğunu söylemesi bu iddianın çarpıcı bir örneğiydi (Ulus, 29 Haziran 1950: 1). Benzer
biçimde sanık Sadık Çakırtepe, Bursa’da kadınların “donsuz” gezdiğini ileri sürerek “dinsizlere
din, donsuzlara don” bulmak için mücadele ettiklerini belirtmişti (Yılmaz, 2004: 164). 

Ticanîlerin  Kuzey  Afrika  kökenli radikalizmi ve bunun CHP’ye yönelen söylemsel karşılığı,
dönemin  basınında  yer  alan  örneklerle  somutlaşır.  Türkiye’de  hareket  çoğunlukla  Kemal
Pilavoğlu ve heykel–büst tahripleriyle özdeşleşse de Kuzey Afrika kökenli din adamları arasında
benzer şiddet çağrılarının sürekliliği dikkat çekicidir. Manisa’daki Yayhan Camii’nde vaaz veren
“Tunuslu Habip” adlı bir hoca, Halk Partisi’nin “yirmi beş yıllık zulüm ve tahakkümüne” karşı
Allah’ın kendisine bir ayet indirdiğini söyleyip DP’ye dua çağrısı yapmış, “Nerede bir CHP’li
varsa ensesinden kesmek veya memleketten sürmek şer’an caizdir” diyerek cihada çağrı yapmıştır
(Ulus, 31 Aralık 1950: 1). Bu ifade tesadüf değildir: Ticanîlerde Allah ya da Peygamberle
konuşma ve “âyân” olma iddiası olağanlaştırılır. Bu nedenle Pilavoğlu davasında müritlerin
yargıçlara “bir peygamberi hapsediyorsunuz” çıkışı salt “akıl ziyanlığı”na indirgenmemelidir.

128

Araştırma Makalesi

mahiyetinde kurulabilecek olan âbide, üstelik bu vaziyette ve putlaştırılmış şahısların heykeli şeklinde dikilecek olursa,
artık belirttiği mânanın felâketini kavrayabilmek lazımdır. İlk iş olarak bu eseri ve mânayı dibinden kazımakla
mükellefiz.” (Kısakürek, 9 Mart 1951: 2.)



Ticanî eylemlerinin ardından 29 Mart 1951’de Atatürk’ü Koruma Kanunu kabul edilmiş;
tutuklamaların artmasıyla Emniyet içinde özel bir “Ticanî Tahkikat Bürosu” kurulmuştur.
1952’de müritlerin yargılanmasında, rejim aleyhtarı beyannameyi neşretmekle suçlanan Kamil
Tınal’ın faaliyetlerinin Pilavoğlu’nun yönlendirmesiyle yürüdüğü tespit edilmiştir. Dava temyize
taşınınca Ticanîler, Pilavoğlu’nun temyiz savunmasını broşürleştirip dolaşıma sokmuş; bu metin
hareketin motivasyonunu ve mahkeme önünde kurduğu meşrulaştırma dilini görünür kılmıştır.  
Mahkeme, tartışmalı beyannamenin Pilavoğlu’nun “Avamdan Havasa Doğru” adlı eserinden
alıntılandığını belirlemiş; başlık, müridin “avam”dan “havasa” yükselişini ve bunun rejimle
mücadeleyle mümkün görüldüğünü ima eder. Pilavoğlu’nun avukatları pasajların kitaptaki
varlığını kabul etmiş, ancak doktor raporlarına dayanarak müvekkilin “marazî” tasavvufî/dinî
fikirlere müptelâ olduğunu; af kanunundan yıllar önce yazdığı, tamamlamayıp yayımdan
vazgeçtiği müsveddeden dolayı sorumlu tutulamayacağını savunmuştur (Broşür, 18). Diğer
savunma hattı, Ticanî eylemlerini “27 yıllık mazi”ye bağlayarak laisizmin tarif edilmeden uzun
süre “lâ-dînî” anlamda tatbik edildiği ile kurulur (Broşür, 23). Broşürde ayrıca laiklik
uygulamalarının devlet ve toplum hayatında başarısız kaldığı iddia edilir; Tınal, dinin “dinsiz,
mürteci, mason ve putperestlerin… kanunlarıyla” tedricen imhasının amaçlandığını, ancak
“muvaffak olunamadığını” yazar (Broşür, 24). Pilavoğlu 1952’de mahkûm edilmiş; 10 yıl hapis, 5
yıl Bozcaada sürgünü ve 5 yıl İmroz’da mecburî ikamete çarptırılmış, 1977’deki ölümüyle
tarikatın adı kamusal hafızadan büyük ölçüde silinmiştir (Tekin, 2005: 262).

Cavit Orhan Tütengil, 1971 tarihli çalışmasında Bozcaada’daki Pilavoğlu olayını, sürgün
geleneğinin Cumhuriyet dönemindeki yeni halkası olarak değerlendirir. Tütengil, sürecin seyrini
şöyle aktarır:

129

Araştırma Makalesi

  Broşür ilk kez bu çalışmada kullanılmaktadır. Bkz. Kemal Pilavoğlu ve Ömer Yıldız’ın Temyiz Müdafaaları, Ankara:
Örnek Matbaası, 1953.

“…sürgün geleneğinin yeni bir halkası, iki yanlı gelişmeleriyle dikkatimizi çeken
Kemal Pilavoğlu olayıdır. Kamuoyumuzun yabancısı olmadığı bu ad ‘laikliğe aykırı
hareket etmek, beyanname dağıtmak, tarikatçılık yapmak’ nedeniyle hüküm giyen
Kemal Pilavoğlu’nun ağır hapis cezasından sonra 5 yıllık sürgün cezasını çekmek
üzere 24.12.1958 tarihinde Bozcaada’ya getirilmesiyle dikkatleri üzerine toplamıştı…
Kendilerini ‘Ankaralı’ olarak tanıtan taraftarlarının gösteri yürüyüşüyle ‘deve’
kurban edilmesi nedeniyle yeni bir davanın konusu olunca gözler yeniden
Bozcaada’ya çevrilmişti… Rumların göç etme eğilimi sebebiyle bağ, tarla, ev ve işyeri
satın  alma  olanağı  bulan  Pilavoğlu… ‘din yolunda’  çalışanları  iktisadi bir işletme
içinde örgütlendirmeye imkân bulan bir ‘müteşebbis’ hüviyeti kazanmıştır…
Sempatizanların davranışı… dürüstlük ve doğruluğa dayalı fanatik bir dünya
görüşünün varlığını ortaya koymaktadır…” (Tütengil, 1971: 2)  

18

18

Tütengil’in değerlendirmesi, Pilavoğlu’nun sürgün koşullarının zamanla ekonomik bir genişleme
stratejisine dönüştüğünü, Bozcaada’daki tarımsal ve küçük ölçekli ticari faaliyetlerde somut bir
“cemaat ekonomisi” oluşturduğunu ve bu yapının disiplinli, hiyerarşik ve ideolojik olarak tutarlı
bir dünya görüşüyle desteklendiğini göstermesi bakımından önem taşır. Diğer yandan Rum
nüfusun yoğunluklu olduğu bir bölgede radikal-İslamcı bir tarikatın genişlemesine izin verilmesi
de bir başka düşündürücü ögedir. 



130

Araştırma Makalesi

Sonuç

Ticanîlik, Türkiye’de çoğu zaman yalnızca heykel kırma eylemleri, Arapça ezan okumakta ısrar
eden marjinal bir grup ya da sağ içindeki bayağı bir kırsal hareket olarak değerlendirilmiştir.
Oysa çalışmada gösterildiği üzere Ticanîliğin ideolojik kökenleri, yüzeysel tepkiselliğin ötesinde
Kuzey Afrika’da Fransız kolonyalizmine karşı inşa edilen radikal bir anti-kolonyal hafızaya
dayanır. Bu hafıza; Ahmet Ticanî’nin kendisini doğrudan Hz. Muhammed’e bağlayan “Tarikat-ı
Muhammediye” anlayışı, Cezayir’de tarikatlar üzerinden örgütlenen anti-kolonyal mücadele,
ulema meclislerinin fetvalarının siyasallaşması ve radikal reaksiyonerliğin “meşru” bir direniş
biçimi olarak kurgulanmasıyla biçimlenmiştir. Dolayısıyla Kemal Pilavoğlu’nun Türkiye’deki
eylemleri, yerel bir tarikatın sapkın pratiklerinin ötesinde; daha derinde sömürgecilik karşıtı Selefî
bir zihniyetin Cumhuriyet’e yöneltilmeye çalışılmış -söylem ve algısal olarak- izdüşümü olarak
okunmalıdır. Bu çerçeve, Ticanîliğin radikal laiklik karşısında neden sert bir reaksiyon ürettiğini
de açıklar: Kuzey Afrika’da Fransız müdahalesinin din kadar (hatta kimi örneklerde daha çok)
dile yönelmesi, laikliğin “kolonyal tahakküm” gibi kavranmasına zemin hazırlamış; Türkiye’de de
laiklik, özellikle kırsal kesimde “Fransızvari bir dayatma” olarak kodlanmış ve Ticanî söyleminde
CHP ile Kemalist inkılâplar “Fransızlaşmanın yerli ajanı” şeklinde tarif edilmiştir. Bu nedenle
İstanbul’dan Mardin’e, Bozcaada’dan Manisa’ya uzanan eylem coğrafyası, ancak bu derin
ideolojik arka planla anlam kazanır.

Bugün açısından önemli olan, bu zihniyetin yalnızca tarihsel bir kurgu olmamasıdır. Modern
Türkiye’de radikal Selefî düşüncenin ürettiği birçok söylemsel ve eylemsel kalıp, Ticanî mirasıyla
belirgin benzerlikler taşır. Birinci örüntü “kamusal putların yıkılması” fikridir: Ticanî
müritlerinin Atatürk büst ve heykellerine saldırıları, Balcı’nın “hem içimizdeki putları hem
dışımızdaki putları kırmalıyız” ifadesiyle teolojik bir çerçeveye oturtulmuş; güncel Selefî
izdüşümlerde de seküler sembollere, kamusal sanat eserlerine veya ulusal ikonlara yönelik
saldırılar sıklıkla benzer “tevhid/put kırma” retoriğiyle gerekçelendirilmiştir. İkinci miras, selefî
doğruluk iddiası ile örgütsel hiyerarşinin birleşmesidir: Pilavoğlu döneminde “avamdan havasa
doğru” yükseliş doktrini, müritlerin “kurban”, “kaygulu”, “derya” gibi kategorilerle tasnif
edilmesi ve hiyerarşinin bir dönüşümün kadroları gibi kurulması, güncel radikal cemaatlerdeki
“fedai”, “gönüllü muhafız”, “hakikat ehli” gibi ayrımlarla benzer işlevler görür; bu açıdan
Ticanîlik modern Selefî dinsel-sağ radikalizmin erken örneklerinden biri sayılabilir. Üçüncü
örüntü ise merkez sağla kurulan gerilimli ilişki üzerinden “siyasal boşlukları doldurma refleksidir:
DP  döneminde  hem  desteklenme hem dışlanma tecrübesi, Ticanîlerin kendilerini  “sağın sopalı  
militanı” gibi konumlandırmasına imkân vermiş; benzer biçimde günümüzde de radikal yapılar,
merkez siyasetin söylem ve boşluklarından meşruiyet devşirmeye çalışmaktadır.

Son olarak, Ticanî mirasının bugün hâlâ izlenebilir oluşu; laikliğin “dışsal bir proje”,
modernleşmenin “Batıcı bir tasarım”, siyasal otoritenin “kolonyal bir yapı” olarak algılanmasının
sürmesiyle ilişkilidir. Ticanîlik bu zihinsel yapının erken bir formunu temsil eder; bu nedenle
makalenin analizi yalnızca 1950’leri değil, günümüz Türkiye’sinde radikal din–siyaset ilişkilerini
çözümlemek için de teorik bir katkı sunar.
 



131

Araştırma Makalesi

 Kaynakça

14 Mayıs. (1951, Ocak). Sebilürreşad, 94, 299.

Abun-Nasr, J. M. (1965). The Tijaniyya: A Sufi Order In The World. London, Oxford University
Press.

Aktay, Y. (2005). Türkiye’de İslamcılığın Siyasal Marjları. Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce
(Cilt 6, ss. 13–26). İstanbul, İletişim Yayınları.

Atatürk Büstlerine Menfur Bir Tecavüz Daha Yapıldı. (1951, Haziran 23). Ulus, 10773.

Bekçi, S. (2024). Halvetiyye-Şâbâniyye’nin Cezayir’deki İlk Şubesi: Rahmâniyye Tarikatı ve
Yayılması. Sufiyye. 17, 1-34.

Bektaş, A. (2017). Sultan II. Abdülhamid’in Kuzey Afrika Siyasetinde Tarikatların Rolü
(Yayımlanmamış yüksek lisans tezi). İstanbul Medeniyet Üniversitesi, İstanbul.

Bergson, H. (2018). Yaratıcı Tekâmül (M. Ş. Tunç, Çev.). İstanbul, Dergah Yayınları.

Berkes, N. (1975). İslamlık, Ulusçuluk, Sosyalizm. Ankara, Bilgi Yayınevi. Bir Softanın
Hezeyanları. (1950, Aralık 31). Ulus, 10402.

Bora, T. (2014). Türk Sağında Siyasal Düşünce Tarihi Açısından Bir Çerçeve Denemesi. İ. Ö.
Kerestecioğlu ve G. G. Öztan (Der.), Türk Sağı: Mitler, Fetişler, Düşman İmgeleri (ss. 9–29).
İstanbul, İletişim Yayınları.

Ceylan, H. H. (1991). Cumhuriyet Dönemi Din ve Devlet İlişkileri (Cilt 3). Ankara, Rehber
Yayınları.

CHP Yedinci Büyük Kurultayı. (1947). Ankara: CHP Yayını.

Çağatay, N. (1994). Güncel Konular Üzerine Makaleler. Ankara, Türk Tarih Kurumu Yayınları.

Demirer, Y. (2012). Modernleşen Türkiye’de Din. F. Alpkaya ve B. Duru (Der.), 1920’den
Günümüze Türkiye’de Toplumsal Yapı ve Değişim (ss. 273–299). Ankara, Phoenix Yayınları.

Erkilet, A. (2005). 1990’larda Türkiye’de Radikal İslamcılık. Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce
(Cilt 6, ss. 683–697). İstanbul, İletişim Yayınları.

Esmer, A. Ş. (1951, Temmuz 4). İrtica Hareketlerinde Yabancı Parmağı. Ulus, 10784.

Eşref Edip’e. (t.y.). Sebilürreşad, 109, 131.

Fanon, F. (1983). Cezayir Bağımsızlık Savaşı’nın Anatomisi. İstanbul, Pınar Yayınları.

Fanon, F. (2021). Yeryüzünün Lanetlileri. (Çev. Şen Süer). İstanbul, İletişim Yayınları.

Gençlik Yapılan Taşkınlıkları Kabul ve Tasvip Etmiyor. (1950, Nisan 14). Cumhuriyet, 9224.

Hanioğlu, Ş. (2023). Atatürk: Entelektüel Biyografi. İstanbul, Bağlam Yayınları. Hükümet
Meclis’e Ticaniliği Kökünden Yok Edeceğini Bildirdi. (1951, Temmuz 17). Cumhuriyet, 9683.

İrtica ve Hür Fikirleri Yayma Cemiyeti’nin Beyannamesi. (1951, Mart 30). Cumhuriyet, 9574.

İrtica Tehlikesi Karşısında. (1951, Mart 20). Ulus, 10697.

               



132

Araştırma Makalesi

Kabagöz, M. C. (2015). Kemalizmin Mâbedi. Halkevleri ve Gündelik Hayat. İstanbul, İletişim
Yayınları.

Kemal Pilavoğlu ve Ömer Yıldız’ın Temyiz Müdafaaları, Ankara: Örnek  Matbaası, 1953.

Kıdeyş, M. (1949, Ekim). Afrika’da İslamiyet. Sebilürreşad, 63, 204–206.

Kısakürek, N. F. (1951, Mart 9). Baş Yücelik Emirleri: Heykel. Büyük Doğu, 51, 2.

Kıpkızıl Bir Delâlet: Kızıl Tehlike Hazreti Muhammedin Bayrağı Altında Değil, Saraçoğlu’nun
Bayrağı Altındadır. (1948, Haziran). Sebilürreşad, 3.

Koca, B. (2023). Ellili Yıllarda Merkez Sağ: Demokrat Parti’nin Dini Politikaları. M. K. Kaynar
(Haz.), Türkiye’nin 1950’li Yılları (ss. 293– 349). İstanbul, İletişim Yayınları.

Koca, S. (2023). Atatürk’ü Koruma Kanunu. M. K. Kaynar (Haz.), Türkiye’nin 1950’li Yılları
(ss. 321). İstanbul, İletişim Yayınları.

Knippenberg, H. (2015). Secularization And Transformation Of Religion In Post-War Europe.
The Changing World Religion Map (ss. 2101–2128). Berlin, Springer.

Komünizme Karşı İslam-Katolik Paktı Kuruluyor. (1950, Şubat 9). Cumhuriyet, 9160.

Kum, N. (1951, Temmuz 4). Ticanilik Nedir? Cumhuriyet, 9672.

Mahkemede Gürültü Çıkaranlar. (1950, Haziran 29). Ulus, 10417.

Meşe, E. (2023). Mukaddesatçı Anti-Kemalizm. İstanbul, İletişim Yayınları.

Mıhçıoğlu, A. (2025). Ahmed et-Ticânî’nin Tarîkat-ı Muhammediyye Düşüncesi Işığında Neo-
Sûfizm Eleştirisi. İhya Uluslararası İslam Araştırmaları Dergisi. 11/2 Temmuz 2025, 610-659.

Mumcu, A. (2008). Cumhuriyet’in İlk Dönemlerinde Laiklik. Atatürk Düşüncesinde Din ve
Laiklik. (ss. 333-345). Ankara, Atatürk Araştırma Merkezi Yayınları.

Nadi, N. (1951, Temmuz 1). Kızıllar Ve Ticaniler. Cumhuriyet, 9669.

Özköse, K. (2012). Ahmet B. Muhammed Ticânî. TDV İslam Ansiklopedisi, 41, 133.

Özipek, B. B. (2005). İrtica Nedir?. Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce (Cilt 6, ss. 236–244).
İstanbul, İletişim Yayınları.

Öztan, G. G. (2014). Ezeli Düşman İle Hesaplaşma: Moskof İmgesi. İ. Ö. Kerestecioğlu ve G. G.
Öztan (Der.), Türk Sağı: Mitler, Fetişler, Düşman İmgeleri (ss. 75–101). İstanbul, İletişim
Yayınları.

Kili, S. (2011). Atatürk Devrimi. Bir Çağdaşlaşma Modeli. İstanbul, Türkiye İş Bankası Kültür
Yayınları.

Petrone, M. (2017). Adab With An Absent Master. Ethics And Spirituality In Islam (ss. 608–
629). Leiden, Brill.

Pilavoğlu, K. (1949). Komünizme Hücum! Ankara: Güney Matbaacılık.

Roches, L. (1885). Trente-Deux Ans À Travers L’Islam (1832–1864). Paris, Firmin-Didot.

Robinson, D. (1985). The Holy War Of Umar Tal. Oxford, Clarendon Press.

(1950, Eylül). Ticanî Tarikatı Hakkında Tetkikat. Sebilürreşad, (87),185–186.

(1950, Eylül). Tarihi, Gayri Tarihi Şefler… Sebilürreşad, (87), 190–191.



133

Araştırma Makalesi

Salzman, A. (2017). Modern Devleti Yeniden Düşünmek Osmanlı Ancien Regime’i. (Çev. Ayşe
Özdemir), İstanbul, İletişim Yayınları.

Sinsi İrticaa Bir Hitap. (1950, Nisan 21). Ulus, 10348.

Taşkın, Y. (2006). Muhafazakârlığın Uslanmaz Çocuğu: Reaksiyonerlik. Modern Türkiye’de
Siyasi Düşünce (Cilt 5, ss. 185–214). İstanbul, İletişim Yayınları.

Tekin, M. (2005). Ticanîlik. Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce (Cilt 6, ss. 260–263). İstanbul,
İletişim Yayınları.

Toprak, Z. (2020). Atatürk: Kurucu Felsefenin Evrimi. İstanbul, İş Bankası Kültür Yayınları.

Tunaya, T. Z. (1998). İslamcılık Cereyanı II. İstanbul, Yenigün Yayıncılık.

Türk, O. (2024). Bölgesel Güvenlik Kompleksi Teorisi Kapsamında Sahel Bölgesinde Aşırılık ve
Boko Haram: Çad Cumhuriyeti Örneği (Yayımlanmamış doktora tezi). Polis Akademisi, Ankara.

Tunçay, M. (1981). Türkiye Cumhuriyeti’nde Tek-Parti Yönetiminin Kurulması (1923-1938).
Ankara, Yurt Yayınları.

Örnek, C. (2021). Türkiye’nin Soğuk Savaş Düşünce Hayatı. Antikomünizm ve Amerikan Etkisi.
İstanbul, Yordam Yayınları.

Öztürk, S. (2019). Menzil. Bir Tarikatın İki Yüzü. İstanbul, Doğan Kitap.

Uulu, A. A. (2019). Mehmet Kemal Pilavoğlu’nun Hayatı, Eserleri ve Tasavvufi Görüşleri
(Yayımlanmamış yüksek lisans tezi). Necmettin Erbakan Üniversitesi, Konya.

Uyar, H. (1998). Tek Parti Dönemi ve Cumhuriyet Halk Partisi. İstanbul, Boyut Yayınları.

Yıldırmaz, S. (2014). Nefretin Ve Korkunun Rengi: Kızıl. Türk Sağı: Mitler, Fetişler, Düşman
İmgeleri (ss. 47–75). İstanbul, İletişim Yayınları.

Yılmaz, H. (2004). Demokrat Parti’nin İrticaya Bakışı: Ticani Hareketi (Yayımlanmamış yüksek
lisans tezi). Dokuz Eylül Üniversitesi, İzmir.

Zürcher, E. J. (2014). Modernleşen Türkiye’nin Tarihi. (Çev. Yasemin Saner), İstanbul, İletişim
Yayınları.


